
КОММЕНТАРИИ

К двухсотлетию рождения и стотридцатилетию кончины Федора Ива#
новича Тютчева накопилась необъятная уже библиография исследований
по проблемам его биографии, мировоззрения, творчества и истории на#
следного присутствия в культурном пространстве XIX—XXI вв. Как ни
объемен том «Ф. И. Тютчев: pro et contra», он не смог вместить желаемого
большинства высокозначимых текстов.

Составителю пришлось руководствоваться следующими соображения#
ми.

1) Антология отражает не только историю рецепции поэта, но и рас#
ширение проблемного поля и усложнение тех мыслительных структур,
в соответствии с которыми все более масштабно представал феномен Тют#
чева. В ряде текстов, отражающих этот процесс, равночестными следует
полагать и статьи классической критики, и опусы становящейся фило#
софской мысли. Так оправдывается соседство эссе И. С. Тургенева, А. А. Фе#
та, И. С. Аксакова и В. С. Соловьева. Статья Н. А. Некрасова не включена,
поскольку основной авторской целью публикации его было познакомить
широкого читателя с лирикой Тютчева, — отсюда обилие цитат, составив#
ших — по тогдашним временам — основное достоинство статьи. Тепереш#
ний читатель в этом цитатнике не нуждается.

2) На отборе текстов сказалось такое их качество, как относительные
доступность/недоступность. Так, основные четыре исследования ХХ в. —
Ю. Н. Тынянова, Б. М. Эйхенбаума, Л. В. Пумпянского и Ю. М. Лотма#
на — не слишком известны вне филологических кругов; между тем именно
они определили не только основную сюжетику тютчеведения, но и эволю#
цию исторического контекста чтения Тютчева. Невключение в Антоло#
гию также весьма важных вступительных статей к однотомникам Тютче#
ва (В. В. Гиппиуса, К. В. Пигарева, Н. Я. Берковского, Б. Я. Бухштаба,
В. В. Кожинова и немалого ряда иных) мотивировано достаточным тира#
жом изданий и переизданиями этих текстов в сборниках избранных трудов
названных авторов. Кардинально важная статья В. Н. Топорова «Заметки
о поэзии Тютчева (Еще раз в связи с немецким романтизмом и шеллинги#
анством)» (1990) не включена по причине ее огромного объема.

3) Критерием отбора историко#филологических сочинений о Тютчеве
служила их философическая насыщенность. Однако именно здесь книга
обнаруживает непреодолимые зияния. На сегодняшний день создана мас#
са исследований по вопросам композиции, стихового ритма и циклиза#
ции, тематических комплексов и прочим аспектам историко#литератур#
ных штудий, — но даже малую толику этих трудов никакая Антология
вместить не в состоянии. В этой связи редколлегия «Русского пути» про#
сит читателя отнестись снисходительно к факту отсутствия в книге ряда
авторов, чьи работы имеют неоспоримое право на публикацию в томе
«Ф. И. Тютчев: pro et contra».



2

4) Приоритетное место в Антологии отдано философской критике Рус#
ского Зарубежья. Эти далеко не все разысканные вещи весьма разного
качества, но объединены они тем, что соединяло их авторов в момент на#
писания — кровным чувством ностальгического соприсутствия великой
культуре родного прошлого. Много это или мало, чтобы обратиться к воз#
вращенному наследию с особенным вниманием?

__________

Цитация текстов Тютчева в публикуемых материалах приводится
в авторской, а не в канонической редакции; разночтения и пропущенные
фрагменты текстов оговариваются и уточняются (в квадратных скобках)
лишь в особых случаях.

Употребление курсива и других средств усиления смысла в цитатах
принадлежит их авторам. В редких случаях в публикуемых текстах
(напр., И. С. Аксакова) в квадратных скобках помещены предлоги, не#
употребление которых разрешалось старой орфографической нормой. Со#
храняются грамматические особенности авторского стиля; пунктуация
модернизирована в соответствии с современными требованиями синтакси#
са. Неточное цитирование стихотворений Тютчева исправлено только
в тех случаях, когда смысл цитаты явно искажен.

Комментарии включают: 1) раскрытие цитатного ряда; 2) справки по
наиболее значимым именам, упомянутым авторами («Указатель имен»
см. в конце книги); 3) прояснение заведомо «темных мест» текста; 4) в ря#
де случаев — установление тематической переклички творчества Тютчева
с современниками и наследниками с указанием минимальных библио#
графических данных; 5) кратчайшие биобиблиографические справки об
известных публикуемых авторах, а слегка расширенные — о тех писате#
лях#мыслителях и филологах#исследователях, чьи произведения редко
фигурируют или вовсе не появлялись на страницах серии «Русский
путь».

Редколлегия сердечно благодарит всех, кто словом и делом помог в ра#
боте над Комментариями и над книгой в целом. Наша особая признатель#
ность — Н. И. Николаеву, О. Р. Демидовой; аспирантам и преподавателям
кафедры эстетики и этики РГПУ им. А. И. Герцена.

УСЛОВНЫЕ СОКРАЩЕНИЯ

1913 — Полное собрание сочинений Ф. И. Тютчева / Под ред.
П. В. Быкова. С критико#биографическим очерком
В. Я. Брюсова, библиогр. указателем, примеч., вариан#
тами, факс. и портр. СПб.: Изд. тов#ва А. Ф. Маркса,
1913 (Приложение к журналу «Нива» за 1913 год).

1957 — Тютчев Ф. И. Стихотворения. Письма / Вступ. статья,
подг. текста и примеч. К. В. Пигарева. М., 1957.

1966 — Тютчев Ф. И. Лирика: В 2 т. / Изд. подг. К. В. Пига#
рев; отв. ред. Д. Д. Благой. М., 1966 («Литературные
памятники», малая серия).

1980 — Тютчев Ф. И. Соч.: В 2 т. / Общая ред. К. В. Пигарева;
сост. и подг. текста Л. Н. Кузиной. М., 1980. Т. 2.



3

1984 — Тютчев Ф. И. Соч.: В 2 т. / Сост. и подг. текста
К. В. Пигарева, Н. Кузиной. М., 1980.

Тютчев в документах… — Ф. И. Тютчев в документах, статьях и воспо#
минаниях современников / Ред.#сост. Г. В. Ча#
гин. М., 1999.

Тютчева — Тютчева А. Ф. При дворе двух императоров.
Воспоминания. Дневник 1953—1855 / Пер.
Е. Г. Герье; вступ. статья и примеч.
С. В. Бахрушина. Под ред. С. В. Бахрушина
и М. А. Цявловского. М., 1990 (репринт из#
дания 1929 г.).

ТС — Тютчевский сборник (1873—1923). Пг., 1923.
Урания — Урания. Тютчевский альманах. 1803—1928 /

Ред. Е. П. Казанович, вступ. статья Л. В. Пум#
пянского. Л., 1928.

ЛН — Литературное наследство. Т. 97: В 2 кн. Фе#
дор Иванович Тютчев / Отв. ред. С. А. Мака#
шин, К. В. Пигарев, Т. Г. Динесман. М., 1988;
Кн. 1; М., 1989. Кн. 2. Другие тома «Литера#
турного наследства» маркируются в прямом
шрифте (ЛН) с указанием тома и страницы
через запятые.

Баратынский — Баратынский Е. А. Стихотворения. Поэмы.
Проза. Письма / Вступ. статья. К. В. Пигаре#
ва. М., 1951.

Блок — Блок А. А. Собр. соч.: В 8 т. М.; Л., 1960—
1963; «Записные книжки. 1901—1920» (М.,
1965) условно обозначаем как том IX.

Герцен — Герцен А. И. Собр. соч. и писем: В 30 т. М.,
1954—1966.

Достоевский — Достоевский Ф. М. ПСС: В 30 т. Л., 1972—
1990.

Кольцов — Кольцов А. В. Соч. / Вступ. статья и примеч.
В. Аникина. М., 1966.

Пушкин — Пушкин А. С. Собр. соч.: В 10 т. М., 1974—
1978.

Фет — Фет А. А. Стихотворения. М., 1970.
Чехов — Чехов А. П. ПСС: В 20 т. М., 1944—1951.
Крейд — Словарь поэтов Русского Зарубежья / Под

общ. ред. Вадима Крейда. СПб., 1999.
Кожинов — Кожинов В. В. Тютчев. 2#е изд. М., 1994. (Се#

рия избранных биографий).
Аксаков. 1997 — [Кн. 2]. Иван Сергеевич Аксаков и его Биогра#

фия Федора Ивановича Тютчева. Коммента#
рии / Научн. ред., сопровод. статья В. Н. Ка#
саткиной; коммент., сопровод. статья, указ.
Г. В. Чагина; пер. с фр. Л. В. Гладковой. —
175 с., илл.



4

И. С. Т�р�енев

Нес�оль�о�слов�о�стихотворениях�Ф. И.�Тютчева
(1854)

Печатается по первопубликации: Современник. 1854. Т. 45. № 4.
Апрель. Отд. 3. С. 23—26. То же см.: Тургенев И. С. Полн. собр.
соч. и писем: В 28 т. Т. 5. М.; Л., 1963. С. 423—427.

Тургенев Иван Сергеевич (1818—1883) — писатель, критик, мемуа#
рист.

И. Тургеневу принадлежит инициатива отредактировать первый сбор#
ник Тютчева (Стихотворения Ф. И. Тютчева / Ред. И. С. Тургенев. СПб.:
Изд#во Э. Праца, 1854. — 144 с.). На это издание появились отзывы: Б/п.
Библиотека для чтения. 1854. Т. 127. Отд. 6. С. 1—5; [Дудышкин С. С.]
Отечественные записки. 1854. Т. 95. Кн. 8. Август. Отд. 4. С. 55—75; Б/п.
Поэтическая критика стихотворений Тютчева // Пантеон. 1854. Т. 16.
Кн. 8. Отд. 5. С. 5—6.

Имена Тургенева и Тютчева привычно соседствуют на страницах кри#
тических опусов. Так, Ап. Григорьев в статье «И. С. Тургенев и его дея#
тельность в связи с романом “Дворянское гнездо”» говорит о религиозном
пафосе тютчевской лирики (Русское слово. 1859. № 6. Июнь. Отд. 2.
С. 15), а Н. А. Добролюбов в отзыве «Новая повесть г. Тургенева (“Нака#
нуне”, повесть И. С. Тургенева. — “Русский вестник”. 1860. № 1—2)» це#
ликом цитирует стихотворение Тютчева «Русской женщине» (Современ#
ник, 1860. Т. 29. № 3. Отд. 3. С. 70).

О статье Тургенева появились ругательные отзывы: Б/п. Пантеон.
1854. Т. 14. Кн. 4. Отд. 5. С. 31; Дружинин А. В. Собр. соч. СПб., 1865.
Т. 7. С. 487—488 (опус Тургенева назван здесь «слабой, сухой статьей»).
Из других отзывов: Языков Д. Литературная деятельность Тургенева
(Библиографический очерк) // Исторический вестник. 1883. Т. 14. № 11.
С. 402.

Отношения Тютчева и Тургенева были отношениями литературного
сотрудничества. Так, Тютчев не советовал Тургеневу печатать рассказ
«Призраки» (Тургенев И. С. ПСС: В 28 т. Письма. Т. 5. М.; Л., 1963.
С. 173). Критически отреагировал Тютчев на роман Тургенева «Дым», на#
печатав два стихотворения по этому поводу: эпиграмму «И дым Отечества
нам сладок и приятен» (Голос. 1867. № 170. 22 июня <ст. ст.>) и «Дым»
(Отеч. записки. 1867. № 5. Кн. 1. Отд. 1. С. 181—182). Реакция Тургенева
была одиозной: «как с гуся вода» (письмо Герцену от 4 июня / 23 мая
1867: Переписка И. С. Тургенева: В 2 т. М., 1986. Т. 1. С. 253). Заслугой
Тургенева следует считать его роль в редактировании тютчевских текс#
тов; правда, есть мнение, что заслуга эта сомнительная. См. Благой Д.
Тургенев — редактор Тютчева // Тургенев и его время. М.; Пг., 1923.
С. 123—163; Лаврецкий  А. Тургенев и Тютчев // Там же.  Обстоятельно
отношения Тютчева и Тургенева анализируются в шестой главе («Можно
ли спорить о Тютчеве?») монографии Н. П. Генераловой «И. С. Тургенев:
Россия и Европа. Из истории русско#европейских литературных и обще#
ственных отношений»  (СПб., 2003. С. 455—508).



5

А. А. Фет

О�стихотворениях�Ф.�Тютчева
(1859)

Печатается по первопубликации: Русское слово, 1859. Февраль.
С. 63—84. Перепечатки см.: Мастерская. Уроки литературного мас#
терства. М., 1976. Вып. 2; Фет А. А. Соч.: В 2 т. М., 1982. Т. 2.
С. 145—163.

Фет (Шеншин) Афанасий Афанасьевич (1820—1892) — поэт, перевод#
чик, публицист, мемуарист. Неверно оформленная метрическая запись
лишила Фета#Шеншина дворянских привилегий; русское подданство он
получил лишь в 1846 г., а в 1873 г. — имя потомственного дворянина.
В 1844 г. закончил словесное отделение философского факультета Москов#
ского университета; с 1853 г. входил в круг авторов «Современника», по#
том сближается с Л. Толстым. Первый поэтический сборник — «Лириче#
ский пантеон» (1840); ни эта книга, ни итоговый двухтомник (1863)
известности не принесли. А. Фет надолго погрузился в заботы усадебного
хозяина#помещика, публиковал (часто анонимно) статьи по вопросам
сельского хозяйства, но неожиданно почти перед кончиной издает свои
лучшие стихи — поэтическую тетралогию «Вечерние огни» (1883—1891).
А. Фет переводил древних и новых поэтов; А. Шопенгауэра («Мир как во#
ля и представление»; опубл. 1881); написал «Мои воспоминания» (1890;
два тома) и «Ранние годы моей жизни» (опубл. 1893). Смерть А. Фета,
как и трагическая гибель едва ли не единственной его возлюбленной Ма#
рии Лазич, сопровождалась таинственными обстоятельствами; биографы
не исключают, что в обоих случаях имело место самоубийство.

Соч.: Полн. собр. стихотворений: В 3 т. СПб., 1901; Полн. собр. сти#
хотворений. Л., 1937; 1959; Стихотворения. М., 1970; Вечерние огни. М.,
1971; Соч.: В 2 т. М., 1982.

О нем см.: Елагин Ю. Н. Поэзия Фета // Русский вестник, 1993. № 3;
Садовской Б. Фет // Садовской Б. Ледоход. Статьи и заметки. Пг., 1916:
Никольский Ю. А. История одной дружбы. Фет и Полонский // Русская
мысль, 1917. № 5; Блок Г. Рождение поэта. Повесть о молодости Фета. Л.,
1924; Эйхенбаум Б. М. Фет // Эйхенбаум Б. М. О поэзии. Л., 1969; Бух+
штаб Б. А. А. Фет. Очерк жизни и творчества. Л., 1974; Руднев П. А.
А. А. Фет: Личность, поэзия, поэтика // Фет А. А. Стихотворения. Петро#
заводск, 1986. С. 5—23.

А. Фет и Ф. Тютчев — поэты одного поэтического словаря, тематики,
жанровых предпочтений в лирике и общего тяготения к немецкой клас#
сической философии. Однако если помещик «Шеншин» неутомимо писал
статьи на темы сельского хозяйства и завещал похоронить себя в камер#
герском мундире, а тонкий лирик «Фет» почти целиком интегрирован
в поэтическое шопенгауэрианство, то камергер и дипломат Ф. Тютчев
органично реализовал себя в политических стихах «на случай», которые
высотой лирической эмоции ничуть не уступают ни его поэтическому
Эросу, ни внутренне напряженным трагическим картинам мира.

А. Фет — автор самого популярного катрена среди всех стихотворных
признаний, вплетенных в венок Тютчеву: «Но Муза, правду соблюдая, /
Глядит — а на весах у ней / Вот эта книжка небольшая / Томов премно#



6

гих тяжелей» («На книжке стихотворений Тютчева», 1883). См. также
его послания: «Ф. И. Тютчеву» («Мой обожаемый поэт…»), 1862;
«Ф. И. Тютчеву» («Прошла весна — темнеет лес…»), 1866. «Тютчев, —
писал А. Фет в “Моих воспоминаниях”, — сладостен мне не столько как

человек, более чем дружелюбно ко мне относившийся, но как самое воз#
душное воплощение поэта, каким его рисует себе романтизм» (Тютчев
в документах…, 140). См.: Черемисинова Л. И.  Фет — критик Ф. И. Тют#
чева // А. А. Фет: проблемы изучения жизни и творчества. Сб. статей и ма#
териалов XIII Фетовских чтений. Курск, 1998.

1 В эпиграфе цитируется стихотворение французского поэта А. де Мюссе
«О лености» (1824):

Да, редко я молчу, зато пишу охотно.
Не то чтоб лености был предан беззаботно,
Но только лишь перо рука моя взяла,
В нем тяжесть чувствую галерного весла.

(Пер. С. В. Шервинского)
Эпиграф из А. де Мюссе недаром появился рядом с фамилией А. Гри#

горьева: во второй части критического диптиха «Взгляд на русскую лите#
ратуру со смерти Пушкина», опубликованной в том же журнале, что
и статья А. Фета о Тютчеве (1852. № 2), А. Григорьев цитирует в своем пе#
реводе реплику героя романа А. де Мюссе «Исповедь сына века» и здесь
же — Фета, сближая прозу первого и стихи второго по признаку близости
к сумрачной «романской стихии». А. Григорьев — автор статьи «Повести
А. де Мюссе» (Москвитянин. 1832. № 14). Список основных изданий со#
чинений А. Григорьева и исследований о нем см.: Егоров Б. Ф. Аполлон
Григорьев. М., 2000.

2 …вопросы: о правах гражданства поэзии, о ее нравственном значе+
нии <…> считаю кошмарами, от которых давно и навсегда отделал+
ся. — Продолжая скрытый диалог с А. Григорьевым, А. Фет, возможно,
упреждает мнение критика#почвенника о туманном идеале лирики поэта,
«сотканном из блестящей пыли снегов»; сказано это в четвертой статье
цикла «И. С. Тургенев и его деятельность», появившегося в том же
1859 г. (№ 4—6, 8) (см.: Григорьев А. А. Искусство и нравственность. М.,
1986. С. 226). Ранее свою позицию А. Григорьев отразил в статье «Стихо#
творения А. Фета» (Отечественные записки. 1850. Т. 68. № 2).

3 …в пьесе Андрея Шенье… — Цитируется в переводе А. Фета стихотво#
рение французского поэта#романтика «Супруг надменный коз, лоснящий#
ся от жиру…»

4 Есть речи — значенье… — Цитируется стихотворение М. Ю. Лермон#
това 1839 г.

5 «Недвижим он лежал, и странен… — Цитируется стихотворение
М. Ю. Лермонтова «Сон» («В полдневный жар, в долине Дагестана…»),
1841.

6 Имеется в виду Осип (Юлиан) Иванович Сенковский (1800—1858),
редактор и издатель «Библиотеки для чтения», где печатался под псевдо#
нимом Барон Брамбеус. См. о нем повесть#исследование В. А. Каверина
«Барон Брамбеус» (М., 1966).



7

7 А. Фет цитирует «Сон на море» (ок. 1833) по сушковскому списку,
а ряд стихов — по тургеневскому изданию 1854 г. Канонический текст
и варианты его см.: 1966. 1, 51, 138—140.

Я. П. Полонс�ий

Ф. И. Тютчев�(не�роло�)
(1873)

Печатается по первопубликации: Всемирная иллюстрация. 1873.
Т. 10. № 244. С. 155—158. Перепечатку см.: Тютчев в докумен+
тах…, 273—277.

Полонский Яков Петрович (1819—1898) — поэт, прозаик, драматург
и романист, критик#публицист, мемуарист. Из небогатой дворянской се#
мьи в Рязани. Учился на юридическом факультете Московского универси#
тета (1838—1844); печатался с 1840 г. В 1859—1860 гг. — один из редак#
торов журнала «Русское слово»; в 1860—1896 гг. — секретарь Комитета
по цензуре иностранной и чиновник в Совете Главного управления по де#
лам печати. Демократическая критика воспринимала Я. Полонского как
поэта чистого искусства, что надолго обеспечило ему место за спинами
даже «второстепенных русских поэтов». Склонность к меланхолии и мис#
тике отразилась в сб. «Вечерний звон» (1890). Автор романов «Дешевый
город» (1879), «Крутые горки» (1880—1881), «Признания Сергея Чалы#
гина» (неокончен; опубл. 1867), романа в стихах «Свежее предание»
(1880—1881), либретто для оперы «Кузнец Вакула» по повести Н. Гоголя
«Ночь перед Рождеством» (1872; муз. П. И. Чайковского; пост. 1876).

Соч.: ПСС: В 10 т. СПб., 1885—1886; Полн. собр. стихотворений: В 5 т.
СПб., 1896; Стихотворения. Л., 1954; Лирика. Проза. М., 1984; Соч.:
В 2 т. М., 1986; Проза. М., 1988.

О нем см.: Покровский В. И. Я. П. Полонский, его жизнь и сочинения.
М., 1906; Орлов П. А. Полонский. Рязань, 1961.

Дружеские отношения между Полонским и Тютчевым сложились, ви#
димо, в 1860 г., во время службы Якова Петровича в Комитете по цензуре
иностранной под начальством Тютчева. Весной 1864 г. Полонский пытал#
ся свататься к М. Ф. Тютчевой, но получил отказ. См. стихотворные по#
слания Я. Полонского Тютчеву: прижизненное — «Ф. И. Тютчеву» («Ноч#
ной костер зимой у перелеска…», 1861) и посмертное — «Оттого ль, что
в Божьем мире…», 1873). В Муранове среди графики и акварелей поэта
хранится карандашный рисунок Полонского хутора Гостиловки близ Ов#
стуга (1863; см. ЛН. 2, 398).

1 Как будто ветреная Геба… — Цитируемая Я. Полонским по памяти
первая строка завершающего катрена «Весенней грозы» (1828) во всех
сохранившихся списках и изданиях читается: «Ты скажешь: ветреная Ге#
ба…»

2 В Германии, — пишет о нем Погодин… — Я. Полонский цитирует
фрагменты «Воспоминаний о Ф. И. Тютчеве» М. П. Погодина (Москов#
ские ведомости. 1873. № 190. 29 июля; перепечатку см.: Тютчев в доку+
ментах…, 283—287).



8

И. С. А�са�ов

Федор�Иванович�Тютчев
Био�рафичес�ий�очер�

(1874)

Фрагменты книги публикуются по изданию: Аксаков К. С., Акса+
ков И. С. Литературная критика / Общая ред. Н. Н. Скатова; сост.,
вступ. статья и комм. А. С. Курилова. М., 1981. С. 285—354. Впер#
вые отд. изд. — М., 1874 (Русский архив. 1874. Кн. 10. С. 6—406);
второе изд. — М., 1886. Современное издание: Аксаков И. С. Био#
графия Федора Ивановича Тютчева / Ред. В. Н. Касаткина. М.,
1997. [Кн. 1.] — 327 c. (Репр. воспр. изд. 1886 г.); [Кн. 2]. Иван Сер#
геевич Аксаков и его Биография Федора Ивановича Тютчева. Ком#
ментарий / Вступ. ст., коммент., указ. Г. В. Чагина; пер. с фр. А. Ни#
кулина. — 175 с., илл. В том «Комментария» издания 1997 г. вошли
статьи В. Н. Касаткиной («И. С. Аксаков — биограф Ф. И. Тютче#
ва» — С. 5—43) и Г. В. Чагина («История создания “Биографии Фе#
дора Ивановича Тютчева”» — С. 44—50). См. рец.: Бочаров С. Иван
Аксаков — биограф Тютчева // Литерат. газета. М., 1997. № 36.
С. 12.

Аксаков Иван Сергеевич (1823—1886) — публицист, поэт, журналист#
издатель, общественный деятель. Воспитанник училища правоведения
в Петербурге (1838—1842). Соч.: Соч.: В 7 т. М., 1886—1887; Стихотворе#
ния и поэмы. Л., 1960; И Слово правды… Уфа, 1986; Отчего так нелегко
живется в России? М., 2002. См. о нем: Китаев В. А. Из истории идейной
борьбы в России в период первой революционной ситуации (Аксаков
в общественном движении нач. 60#х годов XIX в.). Горький, 1974; Цым+
баев Н. И. Аксаков в общественной жизни пореформенной России. М.,
1978; Кошелев В. А. Эстетические и литературные воззрения русских сла#
вянофилов (1840—1860 гг.). Л., 1984 (по указ.); Lukashevich St. I. Aksakov.
1823—1886. A study of Russian thought and politics. Cambr. (Mass.), 1965.

Книге И. С. Аксакова предшествовали другие издательские инициати#
вы: совместно с И. Ф. Тютчевым он подготовил сборник «Стихотворения
Ф. И. Тютчева» (М.: Типогр. А. И. Мамонтова. 1868. — 250 + V с.). См.
отзывы о нем: [Щебальский П. К.] // Русский вестник. 1868. Т. 77. № 9.
С. 360—364; Б/п. // Всемирная иллюстрация. 1969. Т. 1. № 5. С. 75.

Позже, в 1879 году, с кратким предисловием И. С. Аксакова вышел
в московской типографии Лебедева сборник «Новонайденные стихотво#
рения Ф. И. Тютчева». Наконец, почти символическим можно назвать из#
дание, отразившее высокую степень родства двух имен: Ф. И. Тютчев
и И. С. Аксаков (Родные поэты). С приложением их стихотворений. М.,
1902 (здесь помещено 38 текстов Тютчева: С. 10—36).

Очерк Ивана Сергеевича Аксакова создавался в 1873—1874 гг. и был
вызван к жизни соображениями не только идеологической, но и родствен#
ной близости: Аксаков был женат на старшей дочери Тютчева — Анне
Федоровне (1829—1889), оставившей мемуары «При дворе двух импера#
торов» (М., 1929; 1990). Злоехидный И. С. Тургенев в письме к Герцену
от 10/22 мая 1867 г. назвал Анну Федоровну «первой Всероссийской лам#
падкой» (Переписка И. С. Тургенева: В 2 т. М., 1986. Т. 1. С. 250).



9

У В. Соловьева сложилось о ней иное мнение (после разговора о бессозна#
тельном у Гартмана): «Но женщина, рассуждающая о таких вещах толко#
во и со знанием дела, есть величайшая редкость. С этой стороны я сразу
оценил Анну Федоровну и пожелал продолжать знакомство» (Соловь+
ев В. С. Из воспоминаний. Аксаковы // В. С. Соловьев. Соч.: В 2 т. М.,
1989. Т. 2. С. 657). Издательскую историю книги Аксакова см.: Оспо+
ват А. Л. И. С. Аксаков и «Русский архив»: К истории издания первой
биографии Ф. И. Тютчева // Федоровские чтения. 1979. М., 1982.

Дважды изданная книга И. С. Аксакова была замечена критикой: А<в+
сеенко В. Т.> Ф. И. Тютчев // Русский вестник. 1874. Т. 114. № 11.
С. 403—403; Мещерский В. П. Федор Иванович Тютчев // Гражданин.
1874. № 49. 9 декабря. С. 1248—1255; Голос. 1874. 24 октября. С. 1—2;
Страхов Н. И. С. Аксаков (Биография Ф. И. Тютчева) // Новое время.
1886. 4 (16) сентября. С. 2 (То же: Страхов Н. Н. Заметки о Пушкине
и других поэтах. СПб., 1888. С. 235—237).

Характерна оценка книги И. С. Тургеневым в письме к Я. П. Полон#
скому от 14/26 октября 1874 г.: «Прочел я книгу Аксакова о Ф. И. Тютче#
ве: первая половина очень хороша и тонка, вторая, где пошла славяно#
фильская политика, плоха и сбивчива. Да оно иначе и быть не могло»
(Переписка И. С. Тургенева: В 2 т. М., 1986. Т. 2. С. 474).

Перипетии сюжета «И. Аксаков / Ф. Тютчев» подробно показаны в кни#
ге покойного В. В. Кожинова (1930—2001); особо значимо следующее за#
мечание: «Аксаков как бы не хотел понять, зачем Тютчев тратит столько
времени на “светскую жизнь”. Правда, он отметил в своей биографии, что
“частые беседы Тютчева с главнейшими деятелями эпохи, с которыми он
был близок <…> были также, без сомнения, своего рода делом”. Но из
самой этой фразы очевидно, что Аксаков считал, скажем, издание славя#
нофильских газет и журналов неизмеримо более важным делом, чем эти
тютчевские “беседы”. Он, как это ни странно, не заметил, что если не все,
то главные внешнеполитические статьи, которые в 60#е годы появились
в его, аксаковских, изданиях, были так или иначе внушены Тютчевым
и включены им в систему с этими самыми “беседами” с “главнейшими де#
ятелями”, благодаря чему статьи эти только и обрели определенную дейст#
венность» (Кожинов, 458).

Ниже частично использованы комментарии А. С. Курилова в указан#
ном источнике.

1 А между тем этим самым стихотворениям <…> отводится рус+
ской критикой место чуть ли не наряду с пушкинскими… — Имеются в
виду статьи Н. А. Некрасова (1850) и И. С. Тургенева (1854).

2 …со времени первого издания его стихотворений редакцией журна+
ла «Современник». — И. Аксаков напоминает о публикации подборки текс#
тов Тютчева (Современник. 1854. № 3; приложение), но «самая извест#
ность поэта» обеспечена все же пушкинской инициативой.

3 …если верить запискам Добрынина — Истинное повествование, или
Житие Гавриила Добрынина <…> им самим писанное в Могилеве и Ви#
тебске. 1752—1823 // Русская старина. 1871. Т. 2—10. Отд. изд. — СПб.,
1872. Ч. 1—3. Добрынин Гавриил Иванович (1752—1824) — писатель#ме#
муарист, из семьи священника.



10

4 …под влиянием мысли о «Греческом прожекте»… — Имеется в виду
политический проект восстановления монархического режима в Греции;
обсуждался правительством Екатерины Великой в связи с русско#турец#
кой войной 1787—1791 гг.

5 …пригласили к нему воспитателем Семена Егоровича Раича. — Ли#
тературный критик, поэт и переводчик, С. Е. Раич (псевдоним, наст. фа#
милия — Амфитеатров; 1792—1855) дебютировал переводом «Георгик»
Вергилия в 1821 г. В 1822 г. создал в Московском университетском пан#
сионе Общество молодых любителей литературы, вошедшее в историю
как «кружок Раича»; был членом «Союза Благоденствия», издавал аль#
манахи «Северная лира» (1827; совместно с Д. П. Ознобишиным), «Новые
Аониды» (1823), журнал «Галатея» (1829—1830; 1839—1840), сотрудни#
чал в «Москвитянине». См. его «Автобиографию», опубликованную
М. Л. Модзалевским (Русский библиофил. 1913. № 8). Обстоятельно о вли#
янии Раича на Тютчева писал Ю. Н. Тынянов. См. также: Рогов Ю. К исто#
рии «московского романтизма»: Кружок и общество С. Е. Раича // Лотма#
новский сборник. М., 1997. Вып. 2.

Муравьев Николай Николаевич (1768—1840) — генерал#майор,
отец М. Н. Муравьева#Виленского (Вешателя) и Андрея Николаевича Му+
равьева (1806—1870) — духовного писателя, поэта и драматурга, религи#
озного деятеля, мемуариста, друга Ф. Тютчева. Соч.: Путешествие по Свя#
тым местам русским. М., 1990 (репринт 1846 г.); Письма о богослужении.
М., 1993. Т. 1—2 (репринт 1882—1883).

Одоевский Владимир Федорович (1803/1804 — 1869) — писатель#
мыслитель, ученый#энциклопедист, критик, музыковед; средоточная фи#
гура кружка любомудров. Тютчев — постоянный персонаж дневников
В. Одоевского. См. его дневник за 1859—1869 гг.: Литературное наслед#
ство. М., 1935. Т. 22—24.

Погодин Михаил Петрович (1800—1875) — писатель, публицист,
журналист, историк, археограф; сын крепостного. Об отношениях Пого#
дина и Тютчева см. в публикации и вступительной заметке Л. Н. Кузиной
«Тютчев в дневниках и воспоминаниях М. П. Погодина»: ЛН. 2, 7—24.
Здесь же (С. 24—27) — републикация погодинских «Воспоминаний
о Ф. И. Тютчеве» (Московские ведомости. 1873. № 190. 29 июля) и отрыв#
ки из его же «Петербургских заметок» (С. 27—29; публикация А. Л. Ос#
повата).

Ознобишин Дмитрий Петрович (1804—1877) — поэт и переводчик,
полиглот, ориенталист; из родовитых дворян. Соч.: Стихотворения. М.,
1992. О нем см.: Гольц Т. М. Сердце брата. Душанбе, 1964; 1991.

Путята Николай Васильевич (1802—1877) — литератор, критик;
друг Е. А. Баратынского (Путята был женат на сестре его жены). Предсе#
датель Московского общества любителей российской словесности, автор
мемуаров. Пушкин читал Путяте в гостинице Демута «Египетские ночи»
(см.: Черейский Л. А. Пушкин и его окружение. Л., 1988. С. 348).

6 «Галатея. Журнал наук, искусств, литературы, новостей и мод» —
еженедельный журнал, издавался в Москве С. Е. Раичем, но фактически#
ми редакторами были в 1839 г. П. И. Артемов, а в 1840 — В. С. Межевич.
Среди авторов журнала — Е. А. Баратынский, В. А. Жуковский, А. И. По#
лежаев, Ф. И. Тютчев, Ф. И. Глинка, А. С. Пушкин. Журнал активно спо#
рил с «Московским телеграфом», «Северной пчелой» и «Литературной



11

газетой», ругал Пушкина и стремился встать вне литературных направле#
ний эпохи.

7 …прочтен вслух <…> Мерзляковым… — На деле А. Ф. Мерзляков
прочел свое стихотворение «Вельможе (Подражание Горацию)». Озвучен#
ный им текст Тютчева носил, вероятно, название «На Новый 1816 год»
(по предположению К. В. Пигарева и А. С. Курилова).

Мерзляков Алексей Федорович (1778—1830) — критик, поэт, пере#
водчик, теоретик литературы, педагог; из семьи купцов. Дебютировал
одой в «Российском магазине» Ф. О. Туманского (1792). Профессор Мос#
ковского университета по кафедре красноречия и поэзии. Содержал пан#
сион для детей из благородных семейств, в котором учился Тютчев (1816—
1817). Лекции в университете Раич и Тютчев посещали совместно,
первый как студент, второй — на правах вольнослушателя.

Оболенский Василий Иванович (1790—1847) — переводчик и препо#
даватель греческого и латинского языков; надзиратель Московского уни#
верситетского пансиона в 1821—1823 гг.

8 …герой Кульмской битвы <…> граф А. И. Остерман+Толстой… —
Битва при Кульме (Чехия), в которой союзные войска России, Австрии
и Пруссии 17—18 августа 1813 г. разгромили корпус генерала Д. Ванда#
ма. Войска Наполеона отошли к Лейпцигу, после сражения 16—19 октяб#
ря под которым Германия была избавлена от оккупации французами.

Остерман+Толстой Александр Иванович (1770—1856) — граф; тро#
юродный брат матери поэта, Екатерины Львовны (урожд. Толстой; 1776—
1866); генерал от инфантерии.

9 «Судьбе угодно было <…> на чужбину». — По указанию А. С. Курило#
ва Аксаков неточно цитирует письмо Тютчева родителям (октябрь 1840).

10 По свидетельству одного иностранца (барона Пфеффеля)… — Карл
фон Пфеффель (1811—1890) — баварский публицист, брат второй жены
Тютчева — Эрнестины Пфеффель+Дёрнберг (1810—1894). Познакомился
с Тютчевым в 1830 г., будучи студентом Мюнхенского университета. Под
«статьей» имеется в виду «Письмо к редактору», опубликованное в па#
рижской газете «L’Union» (13 августа 1873). См. подробности этого сюже#
та: ЛН. 2, 30—32; 36—37.

11 Неточная цитата письма И. В. Киреевского матери и отчиму от
21 мая / 2 июня 1830 (Киреевский И. В. ПСС. М., 1861. Т. 1. С. 58). (Прим.
А. С. Курилова).

12 Но именно важности никогда и не напускал на себя Тютчев. —
Строгость суждений славянофила И. Аксакова о П. Я. Чаадаеве, который
к концу жизни резко утратил западническую ориентацию, не отменяет
факта глубокого взаимовлияния двух мыслителей. См.: Торопыгин П. Г.
Тютчев и Чаадаев: Сопоставление исторических взглядов // Проблемы
истории, культуры, литературы, социально#экономической мысли. Сара#
тов, 1989. Вып. 5. Ч. 2. С. 74—83; Кожинов, 303—304; Тарасов Б. Н. Тют#
чев и Чаадаев (Жизненные парадоксы и идейные споры друзей#«против#
ников») // Тютчев сегодня: Материалы IV Тютчевских чтений. М., 1995.
С. 98—116; П. Я. Чаадаев: pro et contra / Антология. СПб., 1998 (по указ.).

13 Жуковский <…> уже в 1841 году, встретясь с Тютчевым… — По
утверждению А. С. Курилова, встреча произошла в октябре 1830 г. В ком#



12

ментарии к этому фрагменту (Аксаков. 1997, 64) указана дата встречи —
октябрь 1838 г.

14 …то самое «Silentium»… — Стихотворение «Silentium!» опубликова#
но в газете «Молва» за 16 марта 1833 г., № 33. С. 22 (1966. 1, 354).

15 Цитируемое ниже стихотворение («Итак, опять увиделся я с ва#
ми…») написано 13 июня 1849 г., о чем свидетельствует помета над текстом
автографа. Ошибочная дата поставлена Э. Ф. Тютчевой (1966. 1, 380).

16 …по отъезде Хлопова… — Дядька Ф. И. Тютчева, Николай Афана#
сьевич Хлопов (1770?—1826), отпущенный на волю крепостной Татище#
вых, был при хозяине за границей до совместного возврата в Москву
11 июня 1825 г. В письме к Н. И. Тютчеву от 13/18 апреля 1868 г. Федор
Иванович вспоминал о своих «страстных отношениях во время oн́о давно
минувшему Николаю Афанасьевичу» (1980. 2, 230).

17 …отказывая в поддержке грекам и сербам… — Греческое восстание
против засилья турков (1821) было осуждено русским двором, что не ме#
шало моральной поддержке сербов в борьбе с турками. Захват власти
в Сербии турецким султанатом осуществился в 1813 г.

18 Тугендбунд — Tugendbund («Союз добродетели» — нем.) — тайное
политическое общество в Пруссии (1808—1810), возникшее в Кенигсберге
как попытка возрождения национальных амбиций в пику разгрому Прус#
сии Наполеоном I.

19 …этого громадного таланта. — В семье Аксаковых был создан сво#
его рода культ Гоголя и миф о новом Гомере. Книгу воспоминаний создал
о Гоголе С. Т. Аксаков (Аксаков С. Т. История моего знакомства с Гого#
лем. М., 1960). К. С. Аксаков развязал ожесточенную полемику с В. Г. Бе#
линским. В ответ на статьи и рецензии «неистового Виссариона» он напи#
сал «Несколько слов о поэме Гоголя “Похождения Чичикова, или Мертвые
души”» (отд. изд. — М., 1842), а затем «Объяснение» (Москвитянин. 1842.
№ 9. Критика. С. 230—229), на каковое Белинский ответил статьей
«Объяснение на объяснение по поводу поэмы Гоголя “Мертвые души”»
(Отечеств. записки. 1842. № 11). И. С. Аксаков, в свою очередь, выступил
со статьей «Несколько слов о Гоголе» (Московский сборник. М., 1852.
Т. 1. С. VII—XII). Историю полемики см.: Анненкова Е. И. 1) Гоголь и Ак#
саковы. Лекция. Л., 1983; 2) Гоголь и литературно#общественное движе#
ние конца 30 — начала 40#х годов XIX века. Учебное пособие к спецкур#
су. Л., 1988.

20 …вообще издания Археографической комиссии… — Археографиче#
ская комиссия, делом которой было собирание и публикация письменно#
го наследия Древней Руси, создана в 1834 г.; ей предшествовало Общество
истории и древностей российских при Московском университете (1804).
Позже возникло Русское историческое общество (1866).

21 …«допрашивают духа жизни»… — Парафраз строчки из стихотво#
рения А. С. Хомякова «России» («“Гордись!”, — тебе льстецы сказали…»,
1839): «О, вспомни свой удел высокой! / Былое в сердце воскреси / И в нем
сокрытого глубоко / Ты духа жизни допроси!» (Хомяков А. С. Стихотворе#
ния и драмы. Л., 1969. С. 112).

22 Тот же иностранец приводит слова Тютчева <…> Июльской рево+
люцией… — Новый избирательный закон, установленный ордонансами



13

Карла Х от 26 июля 1830 года, резко сокращал число избирателей; о них
идет речь в заметке К. фон Пфеффеля о Тютчеве, которую И. Аксаков
процитировал в первом издании «Биографии…» Полный текст, выбран#
ный из трех мурановских редакций, см. в публикации К. В. Пигарева:
ЛН. 2, 33—36. В «Заметке…» сказано: «…Если б мне нужно было охарак#
теризовать особенности красноречия Тютчева и склад его ума в ту пору,
я сравнил бы их с одной из глав “Размышлений о Французской револю#
ции” г#жи де Сталь, разумеется, в ее устном изложении: то же воодушев#
ление, остроумие и меткость выражений, то же стремление к истине и кра#
соте, но больше беспристрастия и понимания истории. <…> Деятельность
этого человека, столь замечательного во многих отношениях, не соответ#
ствовала тем необыкновенным способностям, которыми он был одарен.
Я не перестану утверждать, что ему всегда недоставало случая, сцены
и публики — словом, обстоятельств, его достойных. Про Тютчева можно
сказать то, что говорил великий Мирабо об одном из своих предков: “За
неимением титула он обладал великой ценностью”» (ЛН. 2, 34).

23 …послание к Ганке. — Стихотворение «К Ганке» («Вековать ли нам
в разлуке?») датировано в автографе: «Прага. 26 августа / 6 сентября
1841»; опубликовано впервые в «Русской беседе» (1858. Ч. IV. Кн. 12.
С. 1—2), вошло в сборник «Братьям#славянам» (М., май 1867). Стихотво#
рение это упомянул И. С. Аксаков в передовой статье газеты «Русский»
(1867. 22 мая. Л. 17—18). С В. Ганкой Тютчев познакомился во время по#
ездки в Прагу в августе—октябре 1841 г.

Ганка Вацлав (1791—1861) — чешский патриот, ученый, писатель,
собиратель национальной старины, переводчик (перевел на чешский
«Слово о Полку Игореве»), автор (совместно с литератором И. Линдой)
«Краледворской рукописи» (1819) и «Зеленогорской рукописи» (сборни#
ков подражаний эпическим и лирическим песням чешского народа, кото#
рые Ганка пытался выдать за подлинники; ср. восприятие поддельных
«Песен Оссиана» (1765; рус. пер. с 1788) шотландца Дж. Макферсона
в Европе и России, а также прочтение Пушкиным и А. Мицкевичем бал#
лад П. Мериме «Гузла» (1827) — стилизаций под иллирийские народные
песни, которые вдохновили русского поэта на создание цикла «Песни за#
падных славян»). См. письмо Тютчева В. Ганке от 16/28 апреля 1843 г.
в ответ на «драгоценный подарок» — присланное поэту четвертое издание
«Краледворской рукописи» (Прага, 1834: 1957, 381—382. См.: Кораб+
лев В. Н. Вячеслав Ганка и его «Краледворская рукопись» // Известия
АН СССР. Отд. обществ. наук. 1932. № 6).

24 …почин в этом деле принадлежал М. П. Погодину. — Погодин, близ#
кий к идеологии «всеславянства», переводчик книги одного из ведущих
славистов нач. XIX в. Й. Добровского «Кирилл и Мефодий — словенские
первоучители» (М., 1825; вышла без указания переводчика), был извес#
тен своими связями с В. Ганкой, П.#Й. Шафариком (1795—1866) и Ф. Па#
лацким (1798—1876). См.: Ашевский (М. Н. Столяров). Политические
письма Погодина // Образование. 1900. № 12; Францев В. А. Погодин
и Фр. Палацкий. Прага, 1928.

25 …по поводу кончины Тютчева… — Имеются в виду погодинские
«Воспоминания о Ф. И. Тютчеве» (Московские ведомости. 1873. № 190.
29 июля. С. 3; 3 августа. С. 3; републикацию см.: ЛН. 2, 24—27).



14

26 В том же 1841 году… — К 1850 г. у Тютчева сложился стихотвор#
ный триптих о Наполеоне; ниже цитируется входящий в него текст «Два
демона ему служили…» (1832—1833; 1966. 1, 116—117).

27 «И в те дни своей гордыни…» — Цитируется стихотворение А. С. Хо#
мякова «На перенесение Наполеонова праха» («Небо ясно, тихо море…»),
1840. Ниже приведено стихотворение «Еще об нем» («Не сила народов
тебя подняла…»), 1841 (Хомяков А. С. Стихотворения и драмы. Л., 1969.
С. 117, 120).

28 В этом письме своем к д+ру Кольбу… — Второе политическое письмо
Тютчева (первым было короткое анонимное «письмо» о русской армии,
напечатанное в баварской аугсбургской газете «Allgemeine Zeitung»
(1844. 21 Mаrz. S. 647; вероятно, немецкий перевод с неизвестного фран#
цузского подлинника) опубликовано не в газете, но отдельным изданием
в Мюнхене на французском языке («Письмо к господину д#ру Густаву
Кольбу, редактору “Всеобщей газеты”») в 1844 г. В позднейших перепе#
чатках этот текст носил название «Россия и Германия». О сложной судьбе
тютчевской публицистики на европейской почве см. исследование англий#
ского ученого Рональда Лэйна «Публицистика Тютчева в оценке западно#
европейской печати 1840 — начала 1850 годов» (ЛН. 1, 231—254). См.
также публикуемую в Антологии статью В. А. Твардовской.

29 …присоединить воспоминание Ю. Ф. Самарина… — См. Известия ОЛЯ
АН СССР. 1973. Т. 32. Вып. 6. С. 538. Комментарий цитируемой реплики
кн. И. С. Гагарина см.: ЛН. 2, 47.

30 …не надевая ни мурмолки, ни святославки, а являясь вполне евро+
пейским и светским человеком… — Возможно, мемуарист напоминает
о полукомическом эпизоде с появлением К. С. Аксакова осенью 1844 г.
в древнерусском платье в публичных местах: «Аксаков оделся так нацио#
нально, что народ на улицах принимал его за персиянина, как рассказы#
вал, шутя, Чаадаев» (Герцен А. И. Былое и думы. 1865—1868. Ч. 3. Гл. 30).
Говорят, даже и при дворе фрейлины выслушали его совет носить сарафа#
ны повседневно. Отметим, что сарафаны при дворе Николая I выполняли
функцию официального костюма: «В дни больших праздников и особых
торжеств богослужение отправлялось в большой церкви Зимнего дворца:
в таких случаях мужчины были в парадной форме, при орденах, а дамы
в придворных костюмах, т. е. в повойниках и сарафанах с треном, расши#
тым золотом, производившим очень величественное впечатление» (Акса+
кова, 98—99). Повойник — повязка под платок, ее одевали замужние
крестьянки; трен — от фр. ‘traine’ — шлейф; мурмолка — высокая шапка
с заостренной тульей; святославка (зипун) — долгополая верхняя одежда.

Идеологически вызывающая семиотика внешности и одежды славя#
нофилов (бороды, зипуны и пр.) спровоцировала адекватную реакцию
шефа жандармов графа А. Ф. Орлова, который в апреле 1849 г. издал спе#
циальный циркуляр о запрете дворянам носить бороду. См.: «10 апреля
1855 г. сестра Константина и Ивана Аксакова писала в дневнике: “Иван
сообщает также слухи о том, что Государь <…> желает дать камергерам
и камер#юнкерам вместо мундиров <…> народные сарафаны и даже гово#
рит, будто они будут переименованы в стольников и ключников. В петер#
бургском обществе толкуют уже о сарафанах… Хорошо, если б это была
правда!” Осенью 1855 года Юрий Самарин записался в ополчение и моти#



15

вировал это, в частности, тем, что “по окончании войны офицерам, слу#
жившим в ополчении, можно будет носить бороду…”» (Кожинов, 314).
См. главу «Борода» в замечательном исследовании современного истори#
ка славянофильского движения: Кошелев В. А. Алексей Степанович Хо#
мяков, жизнеописание в документах, в рассуждениях и разысканиях. М.,
2000. С. 375—389.

Декабрист  В. И. Штейнгель в 1841 г. напечатал исторический очерк
«Борода» в  славянофильском «Маяке» (Ч. 21. С. 80—81):  Штейнгель В. И.
Сочинения и письма: В 2 т. Иркутск, 1992. Т. 2. С. 268—270.

Ср. с привычкой С. Есенина и Н. Клюева рядиться в крестьянское
платье, не теряя умения носить с должным изяществом фрак и цилиндр
(с иронией пишет об этом в мемуарах «Петербургские зимы» (1928; 1952)
и в романе «Третий Рим» Г. В. Иванов).

О символике и семиотике одежды см.: Мельгунов Н. А. Народная
одежда и европейская мода // Современник. 1847. № 4. Отд. 4; Ключев+
ский В. О. О взгляде художника на обстановку и убор изображаемого им
лица, 1897 // Ключевский В. О. Соч.: В 9 т. М., 1990. Т. 9. С. 108—117;
Богатырев П. Г. Функции национального костюма в Моравской Слова#
кии // Богатырев П. Г. Вопросы теории народного творчества. М., 1971.
С. 297—366; Структурализм: «за» и «против». Сб. М., 1975. С. 114—163;
Огибенин Б. Л. П. Г. Богатырев о знаковой функции костюма // Труды по
знаковым системам. Тарту, 1975. Т. 7. С. 21—36; Гаген+Торн Н. И. Исто#
рия изучения костюма в этнографии СССР // Сов. этнография. 1933. № 3—
4; Кирсанова Л. Нагота и одежда: К проблеме телесности в европейской
культуре // Ступени. Л., 1991. № 1. С. 47—64; Кирсанова Р. Т. Розовая
ксандрейка и драдедамовый платок. Костюм — вещь и образ в русской
литературе XIX в. М., 1989; Шмелева М. Н. Русская одежда // Русские.
М., 1997. С. 316—353; Давыдова В. В. Типология костюма // Studia cul#
turae. СПб., 2001. Вып. 1. С. 116—134; Кораблев А. А. Кожаный путь //
Филологические исследования. Донецк, 2001. Вып. 3. С. 80—87; Долоц+
кий В. И. О священных одеждах // Христианское чтение, 1848. № 1; Яков+
лева М. В. Динамика образа женственности, ее визуализация в костюме:
Исторический аспект // Культурологические исследования’03. СПб., 2003.
С. 109—124.

31 …во время последней Восточной войны… — Т. е. Крымской войны
1853—1856 гг.

32 И другой стране смиренной… — Неточная цитация последней стро#
фы стихотворения А. С. Хомякова «Остров» («Остров пышный, остров
чудный…»), 1836; завершающий стих читается так: «Гром земли и глас
небес». Ниже приводится его стихотворение «Осень», 1839 («“Гордись!” —
тебе льстецы сказали…»).

33 …(в его предисловии)… — Ю. Ф. Самарин — автор предисловия ко
второму тому четырехтомника А. С. Хомякова (Прага, 1861—1873; т. 2 —
1868).

34 Мы не станем излагать в подробности… — Эту часть текста см.:
Аксаков. 1997, 121—234, а также в републикуемом опусе Аксакова о пуб#
лицистике Тютчева.

35 …На французском языке пришлось и Хомякову высказать свои за+
ветнейшие убеждения о православии… — И. С. Аксакову были известны



16

французские брошюры Хомякова: «Несколько слов православного хрис#
тианина о западных вероисповеданиях. По поводу брошюры г. Лоранси»
(Париж, 1853), «Несколько слов православного христианина о западных
вероисповеданиях. По поводу одного окружного послания Парижского
архиепископа» (Лейпциг, 1855), «Еще несколько слов православного хри#
стианина о западных вероисповеданиях. По поводу разных сочинений ла#
тинских и протестантских о предметах веры» (Лейпциг, 1858). Эти и дру#
гие богословские трактаты Хомякова в переводах с французского см.:
Хомяков А. С. Соч.: В 2 т. М., 1994. Т. 2. Работы по богословию. С. 25—
309.

Опальные брошюры Хомякова помогли уяснить суть православного
вероучения старшей дочери Тютчева, привезенной в Россию из Мюнхена
(1847 г.), в котором ее воспитывали иезуиты Королевского института.
А. Ф. Тютчевой принадлежит точная характеристика личности признан#
ного лидера славянофильского движения: «Хомяков <…> не был богосло#
вом по специальности; это был просто человек умный, писатель, поэт,
ученый и прежде всего душа, глубоко тронутая богосознанием. Он жил
в Москве и стоял во главе той небольшой группы умных людей, которых
наше глупое общество иронически прозвало “славянофилами”, ввиду их
националистических тенденций, но которые по существу были первыми
мыслящими людьми, дерзнувшими поднять свой протестующий голос во
имя самобытности России, и первые поняли, что Россия не есть лишь бес#
форменная и инертная масса, пригодная исключительно к тому, чтобы
быть вылитой в любую форму европейской цивилизации и покрытой, по
желанию, лоском английским, немецким или французским; они верили и
они доказали, что Россия есть живой организм, что она таит в глубине
своего существа свой собственный нравственный закон, свой собственный
умственный и духовный уклад, и что основная задача русского духа со#
стоит том, чтобы выявить эту идею, этот идеал русской жизни, придав#
ленный и непонятый всеми нашими реформаторами и реорганизаторами
на западный образец» (Тютчева, 64—65).

Имена Хомякова и Тютчева образуют устойчивую мировоззренче#
скую дихотомию в сознании современников. Под одной обложкой они
встретились в сборнике 1867 г.: Братьям#славянам. Стихотворения Аксако#
ва, Берга, кн. Вяземского, Тютчева и Хомякова. М., Май. 1867. Литератур#
ная критика славянофильского толка также рифмует их имена. В статье
«Обозрение русской словесности 1829 года» П. А. Киреевский группирует
поэтов по признаку близости к немецкой метафизической традиции:
«Между поэтами немецкой школы отличаются имена Шевырева, Хомяко#
ва, Тютчева» (Киреевский П. А. Критика и эстетика. М., 1979. С. 66). По#
путную характеристику тютчевского мировидения дает А. А. Григорьев
в статье «Стихотворения Хомякова» (Время, 1861. Т. 3. № 5—6); см. так#
же его эссе «Явления современной литературы, пропущенные критикой»
(Время. 1861. Т. 2. № 3—4). О достоинствах патриотической лирики гово#
рит и А. О. Майков, ставя рядом имена Хомякова, Тютчева и Аксаковых
(Майков А. О. О славяноведении в России // Беседы в обществе любителей
российской словесности. М., 1868); в репликах А. С. Суворина и В. А. Жу#
ковского Хомяков и Тютчев неизменно соседствуют. Современники фик#
сируют взаимное внимание того и другого ко взаимной публицистической
работе. Хомяков живо интересуется статьей «Россия и Революция»: Пись#



17

ма А. С. Хомякова к А. И. Кошелеву // Русский архив, 1879. № 3. С. 284;
то же: Хомяков А. С. ПСС. М., 1900. Т. 8. Письма. С. 143. Трактат Тютче#
ва «Папство и “Римский вопрос”» также попадает в поле зрения Хомяко#
ва (Васильев Ар. В. Русское миросозерцание (Чтение об А. С. Хомякове) //
Всемирный вестник. 1903. № 12. С. 34). Тютчев, в свою очередь, следит за
публицистикой Хомякова (свидетельство Ю. Ф. Самарина: Русский ар#
хив. 1907. Кн. 3. 11. С. 432). Диалог Хомякова и Тютчева обсуждают ран#
ние исследователи славянофильства (Завитневич В. З. Алексей Степано#
вич Хомяков. Киев, 1902. Кн. 1. С. 1251—1261) и свободные мыслители
Серебряного века (см. комментарий хомяковских реплик о тютчевской
политической позиции в книге Н. А. Бердяева «А. С. Хомяков» (М., 1912.
С. 192)).

Наши славянофилы классического периода знали, что они — одна
большая и разноголосая семья, — и не только в идеологическом, но и в
сугубо московском, т. е. кровно#родственном смысле, что и было замеча#
тельно показано П. Флоренским в обширной генеалогической таблице,
которую он продемонстрировал в статье «Около Хомякова» (1916). Дейст#
вительно, Хомяков воспринимал Тютчева по#домашнему и с удовольстви#
ем рассказывал их общей знакомой — близкой славянофильским кругам
графине Антонине Дмитриевне Блудовой (1882—1891), дочери президен#
та Академии наук (с 1855) Блудова Дмитрия Николаевича (1785—1864),
как острословит в салонах Тютчев (Письмо А. С. Хомякова А. Д. Блудо#
вой // Русский архив. 1884. № 3. С. 217—218; см.: Мотовилова М. Пись#
ма Ф. И. Тютчева к гр. А. Д. Блудовой // Урания, 257—268).

Далее так и поведется: Хомяков и Тютчев окажутся в одной школе
мысли (при всей ее полифоничности) и в одной школе поэзии (при всех
качественных различиях). Во всяком случае, так думали Л. Толстой и лю#
ди Серебряного века, в частности В. Я. Брюсов (см. публикуемое в Анто#
логии эссе) и М. Кузмин (Кузмин М. Апология или предвидение (О А. С. Хо#
мякове как поэте) // Аполлон. 1914. № 6—7. С. 82).

36 …«заторопилось жить и чувствовать». — Аллюзия на: «И жить то+
ропится, и чувствовать спешит» — строчку из стихотворения П. А. Вя#
земского «Первый снег (в 1817 году)», 1819, ставшую знаменитой с пуб#
ликацией ее в качестве эпиграфа к роману «Евгений Онегин»
(Вяземский П. А. Стихотворения. Л., 1986. С. 130—132). В другом месте
романа Пушкина князь открыто назван по имени как собеседник Татья#
ны на балу.

37 …то <…> на Молчановке в Москве… — Место рождения Пушкина,
по устному сообщению С. А. Соболевского, — Москва, Немецкая улица
(сейчас — ул. Баумана), дом № 40, принадлежавший И. В. Скворцову, ар#
мейскому приятелю С. Л. Пушкина, но, возможно, дом на Малой Почто#
вой, № 4 (не сохранился). См.: Русские писатели в Москве: Сборник /
Сост. Л. П. Быковцев. 3#е изд. М., 1987. С. 212—213.

38 …аналитический процесс мысли разрешится, быть может, в синте+
зе… — Шеллингиански окрашенное представление о синтезе искусства,
религии и науки, свершаемом в живом историческом процессе, — общая
мысль для всей традиции идеологии всеединства. См. в финале последнего
«Философического письма» Чаадаева: «Вся работа сознательных поколе#
ний предназначена вызвать это окончательное действие, которое есть пре#



18

дел и цель всего, последняя фаза человеческой природы, разрешение ми#
ровой драмы, великий апокалиптический синтез» (Чаадаев П. Я. Статьи
и письма. М., 1989. С. 146). Социально#богословский контекст идея миро#
вого синтеза получает в концепциях соборности и богочеловеческого диа#
лога Творца и твари в истории. Для Хомякова Собор знаменует идею
«единства во множестве» (Хомяков А. С. ПСС. М., 1900. Т. 2. С. 312; ср.:
Киреевский И. В. Соч.: В 2 т. М., 1911. Т. 1. С. 270). См.: Есаулов И. А. Ка#
тегория соборности в русской литературе. Петрозаводск, 1995; Непокло+
нова Е. О. Идея соборности в творчестве А. С. Хомякова. Автореферат
<…> канд. филолог. наук. СПб., 2002.

39 …критикой позитивистской школы… — Возможно, имеются в виду
нигилистические опусы молодого и яркого Д. И. Писарева (1840—1868),
в частности статьи «Базаров» (1862), «Реалисты» (1864), а особенно —
«Белинский и Пушкин» (1865), в которых пропагандировалась так на#
зываемая «реальная эстетика», т. е. утилитарная эстетика с позиции
наивного «естественнонаучного» позитивизма. Соратники Писарева по
«Русскому слову» и «Делу», В. А. Зайцев и Г. Е. Благосветлов, а затем
и позднейшие народники довели эту эстетическую политграмоту до поис#
тине клинического предела (П. Н. Ткачев).

40 «Не для житейского волненья…» — Цитируется последний катрен
пушкинского стихотворения «Поэт и толпа» («Поэт по лире вдохновен#
ной…», 1828; Пушкин. 2, 167).

41 Нечто похожее <…> видим мы в Гейне… — Ироническая и скепти#
ческая поэзия Генриха Гейне (1797—1856) для русских людей, разочаро#
вавшихся в романтическом идеале, послужила переходным мостиком
к построению такой картины мира, параметры которой эмпирически до#
казуемы и наглядно выразимы в научных понятиях. Достаточно ясно го#
ворил об этом Д. И. Писарев: «В 1860 году в моем развитии произошел до#
вольно крутой поворот. Гейне сделался моим любимым поэтом <…>. От
Гейне понятен переход к Молешотту и вообще к естествознанию, а далее
идет уже прямая дорога к последовательному реализму и к строжайшей
утилитарности» (Писарев Д. И. Собр. соч.: В 4 т. М., 1956. Т. 3. С. 139).
Ср. реплику Ницше о Гейне в «Ecce Homo» (опубл. 1908; рус. пер. 1911):
«Он обладал той божественной злобой, без которой я не могу мыслить со#
вершенства, — я определяю ценность людей, народов по тому, насколько
неотделим их бог от сатира» (Ницше Ф. Соч.: В 2 т. М., 1990. Т. 2. С. 713;
наверняка Ницше примерял свое физическое состояние к страдальческо#
му житию в «матрасной могиле» Г. Гейне). Люди второй половины XIX в.
воспринимали Гейне и его судьбу как нечто автохтонное и кровнород#
ственное. Вот только один пример — из воспоминаний (1907) Петра Исае#
вича Вейнберга (1831—1908), поэта, критика и переводчика Гейне, об
умирающем Н. А. Некрасове:

«— Постойте, — вдруг сказал Некрасов в то время, когда я направ#
лялся к дверям, — погодите еще минутку… Вы ведь много занимались
Гейне, знаете всю его жизнь… Расскажите мне о его предсмертной болез#
ни… он тоже ведь страдал не меньше моего… Расскажите.

— Полноте, Николай Алексеевич. У вас и без того нерадостно на
душе… Зачем вам такие печальные рассказы? Хотите что#нибудь веселее?



19

— Нет, расскажите, расскажите, — повторял он так настойчиво,
что надо было исполнить его волю. Я начал сообщать разные подробнос#
ти, стараясь выбирать наименее потрясающие из страшной трагедии, пе#
режитой творцом “Книги песен” в его “матрасной могиле”, — и когда
упомянул, что Гейне, в дни его страданий, находил ужасным “не смерть
(если вообще она существует, — прибавлял он), а умирание”, — Некрасов
вдруг остановил меня:

— Как! Гейне сказал это? — произнес он с необычной живостью.
— Да, а что?
— Удивительно! Да ведь это почти слово в слово мой стих, недавно

написанный: “Хорошо умереть, тяжело умирать…” Удивительно!..»
(Н. А. Некрасов в воспоминаниях современников. М., 1971. С. 406). На#
помним читателю, что Гейне, с 1848 г. разбитый параличом, до смерти
в 1856 г. не вставал с постели. Цитата об «умирании» — из письма Гейне
к Ю. Кампе от 1 сентября 1846 г. (Гейне Г. Собр. соч.: В 10 т. М., 1959.
Т. 10. С. 201); Некрасов же цитирует свое стихотворение «Скоро стану
добычею тления…» (1876), но искаженно: надо — «Тяжело умирать, хоро#
шо умереть».

«Русский Гейне» XIX века перешел в ХХ. И. Анненский (также пе#
реводчик немецкого поэта) в статье «Генрих Гейне и мы» (1906) продол#
жает традицию: «Правда, русские всегда понимали Гейне своеобразно, но
что мы не только чувствовали его обаяние, а провидели его правду лучше
других народностей, — это не подлежит сомнению. И на то было много
причин. Во#первых, русскому сердцу как#то трогательно было все гонимое,
злополучное и страдающее. А таков именно Гейне. Далее, мы инстинк#
тивно уклоняемся от всего законченного, застывшего, общепризнанного,
официального: истинно наша муза — это ищущая дороги, слепая муза
Тютчева, если не кликуша Достоевского. <…> …русское сердце отлично
поймет Гейне!» (Анненский И. Книги отражений. М., 1979. С. 399—400;
см. его же «Гейне Прикованный», 1906 и доклад А. Блока «Гейне в Рос#
сии», 1917).

Тютчеву принадлежит ряд переложений и переводов из Гейне. По#
знакомились Тютчев и Гейне, вероятно, не ранее февраля 1828 г. (ЛН. 2,
44). Историю их отношений и творческой переклички см.: Чулков Г. А.
Тютчев и Гейне // Искусство. 1923. № 1. С. 362—364; Тынянов Ю. Н. Тют#
чев и Гейне // Книга и революция. 1922. № 1 (16). С. 13—16; Лежнев А.
Два поэта: Гейне, Тютчев. М., 1934; Дейч А. И. Генрих Гейне, поэт. М.,
1941.

42 …князь Иван Гагарин, собрав целую тетрадь его стихотворений,
повез ее к Пушкину… — Пушкин дважды осуществлял публикацию тют#
чевской лирики: Ф. Т. Стихотворения, присланные из Германии // Совре#
менник, литературный журнал, издаваемый Александром Пушкиным.
СПб., 1836. Т. 3. С. 5—22 (16 стихотворений); Т. 4. С. 34—41 (8 стихотворе#
ний; при этом Пушкин сбился в нумерации текстов). Но история передачи
текстов выглядела не так, как рассказывает Аксаков. См. в «Комментари#
ях» М. И. Гиллельсона и В. А. Мильчиной к факсимильному переизданию
пушкинского «Современника» (Современник. <…> Приложение к факси#
мильному изданию. М., 1987. С. 136): «В мае 1836 г. Ф. И. Тютчев пере#
дал 89 своих стихотворений для бывшего своего сослуживца по русской
миссии в Мюнхене почитателя его таланта И. С. Гагарина. Гагарину при#



20

везла в Петербург стихи графиня Амалия Максимилиановна Адлерберг.
Сделав копию 52 стихотворений, Гагарин познакомил с ними Вяземского,
а тот показал их Жуковскому. Было решение опубликовать их в “Совре#
меннике” и выпустить отдельным изданием. Издание книги не состоя#
лось, но в третьем, четвертом и шестом томах “Современника” напечата#
ны циклы тютчевских стихотворений; однако опубликована была не вся
гагаринская копия» (см.: Николаев А. А. 1) О тютчевских «циклах» «Со#
временника» // Русская литература. 1976. № 4; 2) Судьба поэтического
наследия Тютчева 1822—1836 гг. и текстологические проблемы его изуче#
ния // Русская литература. 1979. № 1. С. 141—142; 3) О неосуществлен#
ном замысле издания стихотворений Ф. И. Тютчева // ЛН. 2, 501—529;
Осповат А. Л. Как слово наше отзовется… М., 1980. С. 24—26; Дар+
вин М. Н. Стихотворения Тютчева в пушкинском «Современнике» //
Страницы русской литературы середины XIX века. Л., 1974; Шур Л. А.
И. С. Гагарин — издатель Ф. И. Тютчева и хранитель его литературного
наследства // Символ. [Париж,] 1984. № 11. С. 205—214). Десять стихо#
творений Тютчева были опубликованы в “Современнике” в 1838—1840 гг.
В письме Тютчеву от 12/24 июня 1836 г. Гагарин писал о стихах своего
корреспондента, что Пушкин «ценит их как должно и отзывался <…>
о них весьма сочувственно» (Русский архив. 1879. № 5. С. 121).

Гагарин Иван Сергеевич (1814—1882) — князь, чиновник Москов#
ского архива иностранных дел (1833—1835), писатель, инициатор изда#
ний текстов Чаадаева. В 1842 г. перешел в католичество, в 1843 г. вступил
в орден иезуитов. Тема сочинений Гагарина — экуменическое единство
христианских конфессий во имя борьбы с революцией. Однако брошюра
Гагарина «Будет ли Россия католической» (1856; в пер. с фр. И. Марты#
нова вышла в 1858 г. в Париже под заглавием «О примирении русской
Церкви с Римскою») вызвала возражения Тютчева и славянофилов
А. С. Хомякова и Ю. Ф. Самарина. См. о нем словарную статью В. И. Миль#
дона и А. Л. Осповата (Русские писатели. 1800—1917. Биографический
словарь. М., 1989. Т. 1. А—Г. С. 509—510).

43 …стихи у Тютчева творились только по+русски. — Аксакову оста#
лись неизвестными 16 французских стихотворений Тютчева (1966. 2,
241—256).

44 …что писал Хомяков из Москвы в Петербург… — письмо Хомякова
А. Н. Попову (Хомяков А. С. ПСС. М., 1900. Т. 8. С. 200).

45 …внушенное ему 16+летней красавицей… — Крюденер Амалия Мак#
симилиановна (1808—1888) — баронесса, урожд. графиня фон Лерхен#
фельд#Кефферин, дочь княгини Турн#и#Таксис и кузина императрицы
Александры Федоровны, супруги Николая I; жена (с 1825) первого секре#
таря русской миссии в Мюнхене (1826—1836) и посланника в Стокгольме
(1844—1852) барона Александра Сергеевича Крюденера (умер в 1852); во
втором браке — жена финляндского генерал#губернатора, члена Государ#
ственного совета, графа Николая Владимировича Адлерберга (1819—
1892), графиня Адлерберг. Г. Чулков полагает, что по крайней мере три
стихотворения посвящены Амалии Крюденер: «К Н.» («Твой милый взор,
невинный страсти полный…», 1824), «Я помню время золотое…» (не ранее
1834), «В толпе людей, в нескромном шуме дня…» (1828—1830), см.: Чул+
ков Г. Любовь в жизни и лирике Ф. И. Тютчева // ТС, 7).



21

46 …может служить образцом художнической требовательности
Пушкина. — В письме П. А. Вяземскому из Михайловского от 14 и 15 ав#
густа 1825 г. Пушкин подвергает стихотворение коллеги по перу внима#
тельному анализу поэтическую лексику, ритмику и эвфонию (Пушкин. 9,
179—181).

47 …у него палач с засученными руками… — В неточной цитации
И. Аксаковым письма Пушкина П. А. Вяземскому и В. Л. Пушкину от
25 мая и около середины июня 1825 г. из Михайловского речь идет о по#
эме К. Ф. Рылеева (1795—1826) «Войнаровский» (1825): «У него есть ка#
кой#то там палач с засученными рукавами, за которого я бы дорого дал»
(Пушкин. 9, 153).

48 Чем эпитеты точнее, тем они проще. — См. работы В. А. Мала#
ховского, посвященные эпитету у Тютчева: 1) Эпитет у Тютчева // Каме#
ны. Чита, 1922. Вып. 1. С. 17—30; 2) Проблема Тютчева в истории рус#
ского литературного языка // Ученые записки Куйбыш. госпедин#та
им. В. В. Куйбышева. 1943. Вып. 7. С. 394—410; 3) Из наблюдений над
использованием имен прилагательных в лирике Ф. И. Тютчева // Очерки
по русскому языку и стилистике. Саратов, 1967. С. 28—40. См. также:
Абакумов С. И. Зрительный эпитет у Тютчева // Новое дело. Научно#педа#
гогический вестник рабочего фак#та Казанского ун#та. Т. 2. Казань, 1922.
С. 39—44; Белый А. Пушкин, Тютчев и Баратынский в зрительном вос#
приятии природы // Белый А. Поэзия слова. Пб., 1922. С. 7—19; Грех+
нев В. А. История сложного эпитета и мифологическая лирика Ф. Тютче#
ва // Лексика, терминология, стили. Горький, 1975. Вып. 4. С. 88—99;
Григорьева А. Д. Слово в поэзии Тютчева. М., 1980.

49 …Бенедиктов в описании Кавказских гор… — Возможно, И. Акса#
ков имеет в виду пиесу «Горные выси» (1836) — единственное опублико#
ванное в пушкинском «Современнике» стихотворение (1837. № 1). См.:
Бенедиктов В. Г. Стихотворения. М., 1990. С. 40—41.

50 Один из критиков поэзии Тютчева… — И. Аксаков развивает уста#
новленную Некрасовым в статье «Русские второстепенные поэты» (1850)
контрастную аналогию ‘Тютчев/Лермонтов’.

51 «Дорога из Кенигсберга в Петербург» — вторая часть диптиха Тют#
чева «На возвратном пути» («Родной ландшафт… Под дымчатым наве#
сом…», 1859) опубликована И. Аксаковым под этим названием в сборнике
Тютчева 1868 г.

52 «Радуга» — стихотворение «Как неожиданно и ярко…» (1865) дано
с названием, придуманным И. Аксаковым.

53 Еще г. Тургенев заметил…— Неточная цитата из републикуемой
в Антологии статьи И. С. Тургенева 1854 г.

54 И. Аксаков цитирует отдельные строфы стихотворения Е. А. Бара#
тынского «Весна, весна! как воздух чист…», 1835.

55 …«пленительной сладостью»… — Строчка из послания Пушкина
«К портрету Жуковского», 1818 («Его стихов пленительная сладость…»:
Пушкин. 1, 60).

56 См.: «Труды… — И. Аксаков по памяти цитирует «Речь о начале,
ходе и успехе словесности» А. Ф. Мерзлякова, произнесенную 7 декабря
1819 г.



22

57 Искаженные цитаты из стихотворения «На юбилей Карамзина»
(1866): «Свети наш сумрак роковой, / Дух целомудренно#свободный»
и «Памяти В. А. Жуковского» (1852): «Поистине, как голубь, чист и
цел / Он духом был…»

58 Пушкин недаром назвал его Гамлетом… — См. в послании барону
Антону Антоновичу Дельвигу (1798—1831), поэту и лицейском другу
Пушкина: «Прими ж сей череп, Дельвиг, он…» (1827), в котором есть
выражение «Гамлет#Баратынский». Череп, переданный Дельвигу, привез
Пушкину Алексей Николаевич Вульф (1805—1881), тогда дерптский сту#
дент (1822—1929); А. Вульф «держал в нем табак» (Пушкин. I, 117—
118).

59 …безочарование Лермонтова (по прекрасному выражению Гого+
ля)… — См. в письме № 31 («В чем же, наконец, существо русской поэзии
и в чем ее особенность», 1845—1846) из «Выбранных мест из переписки
с друзьями» (1847): «Безрадостные встречи, беспечальные расставания,
странные, бессмысленные любовные узы, неизвестно зачем заключаемые
и неизвестно зачем разрываемые, стали предметом стихов его и подали
случай Жуковскому весьма верно определить существо этой поэзии сло#
вом безочарование. С помощью таланта Лермонтова оно сделалось было
на время модным. Как некогда с легкой руки Шиллера пронеслось было
по всему свету очарование, и стало модным, как потом с тяжелой руки
Байрона пошло в ход разочарование, порожденное, быть может, излиш#
ним очарованием, и стало также на время модным, так, наконец, пришла
очередь и безочарованию, родному детищу байроновского разочарования»
(Гоголь Н. В. Собр. соч.: В 4 т. М., 1952. Т. 4. С. 138).

60 «На смерть Жуковского». — Цитируемое ниже стихотворение 1852 г.
после 1868 г. публикуется под названием «Памяти В. А. Жуковского»
(1966. 1, 150—151).

61 …по случаю восстания кандиотов… — И. Аксаков говорит о восста#
нии киприотов против Турции (1866—1869). Названием Кипра до окку#
пации его турками в VII в. было Кандия.

62 И. Аксаков приурочивает стихотворение «Рассвет» («Молчит сомни#
тельно Восток…») к событиям 1866—1869 гг., однако текст датируется
25 (или 29) июля 1865 г. (1966. 1, 425—426).

И. С. А�са�ов

Ф. И. Тютчев�и�е�о�статья�«Римс�ий�вопрос�и�папство»
(1875)

Печатается по первопубликации: Православное обозрение. 1875.
№ 9. С. 76—98; № 10. С. 325—344. Включая эту статью в состав
книги о Тютчеве 1886 г. (со с. 175), И. Аксаков приводит в сносках
по#французски ряд фрагментов, которые мы здесь опускаем.

1 …недоконченное письмо к князю, не сказано какому… — Об этом не#
оконченном мартовском письме 1850 г. к кн. П. А. Вяземскому сообщала
в письме к последнему Э. Ф. Тютчева (ЛН. 2, 245).



23

2 …чтоб я вел речь о возобновлении Флорентийского собора… —
XVII Вселенский собор, работавший в течение 18 лет (1432—1449): в Ба#
зеле до 1437 г., в Ферраре до 1439 г., во Флоренции до 1442 г., в Риме до
1443 г. и в Лозанне до 1449 г., поэтому условно именуется Базельским,
или Базельско#Флорентийским. На нем принята была печально известная
Флорентийская уния католической и православной церквей, отвергнутая
русским православием. Чешские гуситы на Флорентийском соборе были
подвергнуты разгрому.

3 Петролей (лат. ‘petroleum’ — нефть) — петролейный эфир, смесь
легких углеводородов.

4 Так, первая Французская революция пыталась <…> устроить рес+
публику по образу и подобию древних классических… — О том, как энту#
зиасты Великой Французской революции в прямом и переносном смысле
рядились в одежды римского республиканизма, см.: Философия и револю#
ция: Сравнив с достигнутым высокий идеал. К 200#летию Великой Фран#
цузской революции: В 2 частях. М., 1989; Великая Французская револю#
ция и проблемы мировой литературы. Реферат. сб. обзоров. М., 1991.

5 Ультрамонтаны (лат. ‘ultra montes’ — «за горами», за Альпами,
т. е. в Риме). — Тенденция (с ХV в.) в католицизме, связанная с отстаива#
нием идеи неограниченной власти папы и его права вмешательства в дела
государства. Активно ультрамонтаны заявили о себе на Констанцском
Вселенском соборе (1414—1418; были осуждены Ян Гус и Иероним). Но#
сителем этой идеологии с XVI в. становится иезуитский орден. Истори#
чески ультрамонтанство связано с «авиньонским пленением» пап (1309—
1377), начавшимся, когда по требованию французского короля Филиппа IV
папа Климент V перенес Святейший престол на юг Франции, в Авиньон;
таков был итог выяснения прерогатив светской и церковной властей, в ре#
зультате чего вплоть до 1417 г. одного папу английские, немецкие и италь#
янские кардиналы избирали в Риме, а в Авиньоне французские, испан#
ские и шотландские кардиналы выбирали другого.

6 «Силлабус» (от лат. «Syllabus» — ‘перечень’) — список, приложен#
ный к энциклике папы Пия IX «Quanta cura» (1864), в котором указаны
80 «заблуждений века». «Среди них были: натурализм, рационализм,
либерализм, индифферентизм, протестантизм, социализм, коммунизм,
тайные и библейские общества, свобода науки и философии, взгляд на го#
сударство как на источник права, отделение церкви от государства, отри#
цание необходимости Папского государства», а также то мнение, «что
римские папы преступали границы своей власти и узурпировали права
государей; или что, в случае противоречия между законами светской и цер#
ковной власти, светское право имеет преимущество перед церковным» (Ло+
зинский С. Г. История папства. М., 1986. С. 351).

7 …знаменитая папская энциклика 1864 г. … — Папа Пий IX (1846—
1878) обнародовал 26 ноября 1864 г. энциклику «Quanta cura», в которой
осуждалась свобода совести, каковое событие и вызвало к жизни цитиру#
емое И. Аксаковым стихотворение Тютчева «Encyclica» («Был день, когда
Господней правды молот…», 1864). Начало понтификата Пия IX (1846—
1847) было ознаменовано некоторыми либеральными реформами в Пап#
ской области, что подало повод патриотам видеть в нем будущего объеди#
нителя Италии.



24

8 …едва ли не по поводу кровавой схватки французских и папских
солдат с гарибальдийцами… — Речь идет о вторжении гарибальдийцев
в Папскую область, изгнании папы Пия IX из Рима и последующем его
возвращении, с помощью французско#прусских войск, на престол. В сти#
хотворении Тютчева («Свершается заслуженная кара…», 1867: 1966. 2,
198) вспоминается о том, как французы отбили наступление гарибальдий#
цев в ноябре 1867 г. Объединение Италии завершилось лишь в 1870 г.

9 Созвание и решение Римского собора в 1870 г. вызвало в русском об+
ществе <…> сильные толки. — I Ватиканский собор 1869—1870 гг. про#
возгласил догмат о непогрешимости Папы Римского, что вызвало всеобщее
возмущение православного мира. См. в стихотворении Тютчева «Ватикан#
ская годовщина» (1871): «…И ватиканский далай#лама / Не призван быть
наместником Христа» (1966. 2, 213).

Следующий собор состоялся только через 90 лет: II Ватиканский
(1962—1965).

10 …письмом от 13 марта 1870 г. … — Автограф письма Тютчева
кн. Е. Э. Трубецкой не найден (Аксаков. 1997, 76).

11 …явились старокатолики с своею программой. — Движение старо#
католиков обязано своим рождением протесту против догмата о непогре#
шимости Папы Римского, провозглашенного I Ватиканским собором
1869—1870 гг. Ряд противников такого решения (например, профессор#
богослов Мюнхенского университета священник Иоганн Дёллингер,
1799—1890) подвергнут анафеме. Тютчев пишет Э. Ф. Тютчевой 14 сен#
тября 1871 г.: «Вчера телеграф передал нам содержание печатного сооб#
щения, сделанного от имени съезда старокатоликов, который происходит
в настоящее время в Мюнхене, и подписанного Дёллингером и тремя#че#
тырьмя очень авторитетными именами. Впервые в этом документе делает#
ся воззвание к Восточной церкви и указывается на соглашение с ней как
на возможный и желательный факт» (1980. 2, 257—258). По настоянию
Тютчева И. С. Аксаков написал за подписью «Один из православных ми#
рян» статью «Письмо д#ру богословия и профессору Дёллингеру по поводу
программы, рассмотренной конгрессом старокатоликов в Мюнхене 9/21 сен#
тября 1871 г.» (Правосл. обозрение. 1871. Т. 2; Аксаков. 1997, 76). См.:
ЛН. 2, 369—372; см. также: Письма Дёллингера о Ватиканских декретах.
СПб., 1891). «Старокатолики решительно отвергли учение о всевластии
(plenitudo potestatis) и о непогрешимости папы, о непорочном зачатии
Пресв. Девы, о чистилище и многие искажения в совершении церковных
таинств и обрядов; отвергли обязательность постановлений Тридентского
собора, разных папских булл, Силлабуса 1864 и т. п.; признали необходи#
мость восстановления древнего Никео#Цареградского символа веры с ис#
ключением из него Filioque как внесенного противоканонично; признали
догматическое учение, установленное на семи Вселенских соборах право#
славной церкви; постановили “твердо содержать древнюю кафолическую
веру относительно святого таинства алтаря” (избегая слова «пресуществ#
ление»); отменили в принципе обязательность безбрачия духовенства,
хотя на практике многие общины не решаются допускать женатых свя#
щенников» (Горчаков М. И. Старокатоличество // Христианство. Словарь:
В 3 т. М., 1995. Т. 2. Л—С. С. 628). См.: Воздвиженский М. М. Старокато#
лическое движение // Православное обозрение. 1873. № 3; Беляев Н. Про#



25

исхождение старокатоличества. М., 1992; Смирнов В. К. К старокатоли#
ческому вопросу. Харьков, 1894.

12 …диктованное Тютчевым в феврале 1873 года… — Письмо Тютчева
адресовано К. Пфеффелю.

13 …возможность капитуляции вроде Седанской. — Около Седана, го#
рода на юге Франции, на реке Мёз, 1—2 сентября 1870 года, во время
франко#прусской войны 1870—1871 гг., германские войска под командо#
ванием генерала Х. Мольтке окружили и разбили французскую армию
маршала М. Э. Мак#Магона. Император Наполеон III капитулировал, что
означило начало падения Второй империи (4 сентября 1870 г.).

14 …как говорил апостол Павел… — Аллюзия на новозаветный тезис
о неслыханной новизне учения Христа, которое «иудеям соблазн и элли#
нам безумие» (1 Кор 1: 23). И. Аксаков имеет в виду реплику Тютчева,
обращенную к Шеллингу (в передаче бар. К. Пфеффеля): «Можно или ве#
рить в то, во что верил св. Павел, а после него Паскаль, молиться на коле#
нях перед Безумием Креста, или все отрицать» (Аксаков. 1997, 86).

15 …провозгласив разумность действительности… — Речь идет об оп#
тимистической хронодицее на гегелевский лад, изящную формулу кото#
рой предложил в свое время В. С. Соловьев в статье «Гегель» для
VIII (15) тома Энциклопедического Словаря Ф. А. Брокгауза и И. А. Еф#
рона (СПб., 1892): «Характерное для гегельянства требование от идеи,
чтобы она оправдывала свою истинность осуществлением в действитель#
ности, и, с другой стороны, требование от действительности, чтоб она
была осмысленной, т. е. проникнутой идеальным содержанием, это двой#
ное требование могло, конечно, оказывать лишь самое благотворное нрав#
ственное влияние на подчинившееся ему сознание». Но далее Соловьев
весьма резонно замечает: «Но в этих же самых пунктах Гегелевой филосо#
фии сказывается и оборотная ее сторона. Если процесс есть истина для
конечных вещей и явлений, ибо он избавляет их от их ограниченности, то
никак нельзя допустить, чтобы и сама абсолютная истина существенно
зависела от этого процесса» (Соловьев В. С. Соч.: В 2 т. М., 1990. Т. 2.
С. 439). О судьбе наследия Гегеля в России см.: Чижевский Д. И. Гегель в
России. Париж, 1939; Гегель и философия в России. Сб. М., 1974; Систе#
матический указатель литературы о Гегеле: Русская литература XIX —
нач. ХХ в.: Советская литература (1917—1974). М., 1974.

16 …«создал речи, которым не суждено умереть»… — И. Аксаков цити#
рует тургеневскую статью о Тютчеве 1854 г. (см. ее в Антологии).

17 «Эти скромные безобидные частные поселения, расположенные та#
ким образом, что они господствуют на поле боя, а враг — к несчастью, —
уже у дверей» (пер. с фр. Л. В. Гладковой: Аксаков. 1997, 75).

18 «Царство мое не от мира сего» — Ин 18, 36.
19 …в одном письме Хомякова… — Январское письмо 1850 г. А. Хомя#

кова к историку#славянофилу Александру Николаевичу Попову (1820—
1877) см.: Хомяков А. С. Соч. М., 1904. Т. 8. Письма. С. 192.

Сюжет ‘Хомяков / Тютчев’ в связи с брошюрой, обращенной к
П. С. Лоранси (1853), см.: Хомяков А. С. Соч.: В 2 т. М., 1994. Т. 2. С. 27—
28; 354—356.

20 И что делать Мадагасам, если волею Божиею холера унесет семью
короля Раваны? — Равана (Радама) — собирательное имя нескольких ко#



26

ролей или царьков народа хова на Мадакаскаре. Возможно, А. Хомяков
имел в виду Рамадана II (умер в 1863), но никак не персонажа индийской
мифологии Равана — царя ракшасов, владевшего островом Шри#Ланка,
как уверяет комментатор книги Аксакова (Аксаков. 1997, 157). Король
Радама со своим народом упоминается в книге Э. Тэйлора «Первобытная
культура», 1871 (М., 1939. С. 313).

В. С. Соловьев

Поэзия�Ф. И. Тютчева

Печатается по первопубликации: Вестник Европы. 1895. № 4.
С. 735—752.

Соловьев Владимир Сергеевич (1853—1900) — крупнейший религиоз#
ный мыслитель XIX в., писатель, журналист, критик#публицист, историк
философской мысли.

Сочувственный этюд Соловьева имел решающее значение для рецеп#
ции Тютчева его современниками и людьми Серебряного века. Однако
к середине 1920#х гг. соловьевская позиция метафизического сочувствия
уже не устраивала ни таких аналитиков, как Л. В. Пумпянский, ни та#
ких пуритански настороженных историков православия, как Г. В. Фло#
ровский, ни такого утонченного неокантианца, как Б. В. Яковенко. По#
следний назвал тот раздел своих «Очерков русской философии» (1922), где
речь идет о В. Соловьеве, достаточно красноречиво: «Неоригинальность
русской философской мысли» (Яковенко Б. В. Мощь философии. СПб.,
2000. С. 742—744). Ср.: «Во всех его (В. Соловьева. — К. И.) построениях
силен привкус символического иллюзионизма… <…> В этом “иллюзио#
низме” коренится источник всех утопических неудач Соловьева, источник
всех его личных разочарований и отречений… Оригинальным мыслите#
лем, правду сказать, Соловьев не был. Но он мыслитель н е о б ы к н о #
в е н н о  ч у т к и й. Научиться м е т о д у  у Соловьева невозможно, но
от него можно загореться в д о х н о в е н и е м» (Флоровский Г. В. Пути
русского богословия (1933). Париж, 1981. С. 318—319; разр. автора).
В сер. 1950#х гг. религиозный мыслитель зарубежья мог уже прямо ска#
зать: «Знаменитая статья Владимира Соловьева не может, как думали до
сих пор, служить ключом к поэзии Тютчева. Она, несмотря на очень дель#
ные детали, слишком абстрактна, подчеркнуто философична и в целом
к творчеству поэта непосредственного отношения не имеет» (см. эту реп#
лику Г. Мейера из эссе 1954 г. в составе Антологии).

В этом смысле статья, написанная не столько Соловьевым#философом,
сколько Соловьевым#поэтом, сыграла сходную (но, разумеется, не ту же)
роковую роль, какая выпала в свое время неосмотрительному опусу
Н. К. Михайловского «Жестокий талант» (1882): обвинения критиком#
народником Достоевского в садомазохизме надолго сделали невозможным
научное изучение мира героев и мировоззрения писателя. См. возраже#
ния Л. В. Пумпянского в адрес Соловьева в републикуемой в Антологии
статье «Поэзия Ф. И. Тютчева» (1928). В рецензии на «Встречи» (1962)
Ф. А. Степуна поэт К. Д. Померанцев (1907—1991) писал: «Как Тютчеву
пришлось дожидаться Соловьева, так Андрею Белому пришлось дотер#



27

петь до Федора Степуна» (Воспоминания о Серебряном веке / Сост., пре#
дисл., и комммент. В. Крейда. М., 1991. С. 502).

1 Он известен только по имени да по двум+трем <…> стихотворени+
ям, <…> положенным на музыку. — Впечатляющую статистику освоения
наследия Тютчева композиторами приводит С. Дурылин в статье 1928 г.:
«На последние 30 лет падает 88% всех сочинений, внушенных Тютчевым,
а лишь 12% приходится на предшествовавшие 75 лет. <…> Всего Тютчевым
внушено 127 музыкальных произведений, написанных 34 композитора#
ми. В это число входит 123 вокальных произведения (90 — для 1 голоса,
1 — дуэт, 4 — терцета, 1 — квартет и 27 хоров), 2 произведения для фор#
тепьяно, 1 — для скрипки и фортепьяно и 1 — для оркестра. <…> По ко#
личеству написанных на слова Тютчева произведений композиторы идут
в убывающем порядке: 1) Н. Н. Черепнин — 15, 2) Н. К. Метнер — 14,
3) Г. Л. Катуар — 13, 4) В. А. Золотарев — 8, 5) С. И. Танеев и А. Б. Голь#
денвейзер — по 7, 6) С. В. Рахманинов, А. Т. Гречанинов, П. Г. Чесноков,
Н. Мясковский, П. И. Васильев — по 5, 7) Анцев — 4, 8) П. И. Чайковский,
Д. Столыпин, В. Щербачев — по 3, 9) Ц. А. Кюи, Р. М. Глиэр, Акименко,
Лисовский, Вал. Рамм, М. А. Сабанина, Н. Соколов — по 2 и 10) по 1 —
Э. Ф. Направник, Ф. Блуменфельд, В. И. Поль, Ф. Лавшек, А. Нарыш#
кин, Е. Жадовская, И. Сац, Э. А. Купер, кн. Е. Кочубей, Виноградов» (Ду+
рылин Сергей. Тютчев в музыке // Урания, 277, 279). См.: Благой Д. Д.
Тютчев в музыке // ЛН. 2, 548—594; Библиографию музыкальных произ#
ведений на слова Тютчева (сост. Н. Н. Грамолина) см.: 1966. 2, 476—494.

2 Я часто слыхал восторженные отзывы <…> более двадцати лет
с его смерти. — Упомянутые Соловьевым писатели выступали и печатно:
см. публикуемые в Антологии отзывы А. А. Фета (О стихотворениях
Ф. Тютчева // Русское слово. 1859. Февр. С. 63—84), И. С. Тургенева (Не#
сколько слов о стихотворениях Тютчева, 1854); см. также реплики
Ап. Григорьева (Русское слово. 1859. № 6. Июнь. Отд. 2. С. 15) и множе#
ство суждений Л. Н. Толстого, обобщенных в статье Д. Д. Благого «Чита#
тель Тютчева — Лев Толстой» (Урания, 224—256). См.: Апостолов Н. Н.
А. А. Фет и Ф. И. Тютчев в оценке Л. Н. Толстого // Апостолов Н. Н. Лев
Толстой и его спутники. М., 1928. С. 156—170; Гудзий Н. К. Толстой
о русской литературе // Эстетика Льва Толстого / Ред. П. Н. Сакулин. М.,
1929. С. 192, 194—196, 199—200, 204, 218, 231, 238; Кожинов, 450—
452.

3 …непосредственным впечатленьям природной красоты. — В облас#
ти эстетики В. Соловьев, говоря на жаргоне не слишком давно отгремев#
ших споров «природников» и «общественников», ближе, скорее, к пер#
вым, чем ко вторым. Это видно уже из «Чтений о Богочеловечестве»
(1878). В статье «Красота в природе» (1889) Соловьев охотно рассуждает
о минералах и растениях, рыбах и червях, перемежая примеры из Дарви#
на с цитатами из Тютчева. В этом мире природной красоты, выступающей
в формах целесообразности и физического благоустройства, есть что и кто
угодно, кроме человеческой личности. Органическая красота Соловьева
над# и внечеловечна, так что внешне эффектная формула, которой закан#
чивается трактат («Как человеческое самосознание относится к самочув#
ствию животного, так красота в искусстве относится к природной красо#
те» (Соловьев В. С. Соч.: В 2 т. М., 1990. Т. 2. С. 389). Далее указываем



28

в скобках том и стр. этого издания), остается пустой претензией на пер#
сонологию. См. также его статьи «Общий смысл искусства» (1890) и «Пер#
вые шаги положительной эстетики» (1894).

4 Бернар Клод (1813—1878) — французский физиолог; его «Курс об#
щей физиологии» вышел на русском языке в 1878 г. Для Достоевского
выражение «Бернары» стало обобщенным символом заземленно#эмпири#
ческого взгляда на человека и его судьбу.

5 …когда прекрасное он сознательно принимал и утверждал не как
вымысел, а как предметную истину, и, чувствуя жизнь природы и душу
мира, был убежден в действительности того, что чувствовал. — Соло#
вьев утверждает идею, для своей эпохи сенсационную, а именно: знание,
добытое поэтическим вид́ением, гносеологически равномощно всей про#
дуктивной способности научно#опытного познавания и его результатам.
Отсюда это диковинное соседство терминов из обихода позитивистов, вро#
де «предметной истины» (т. е. истины, предъявленной непосредственному
чувствованию как самоочевидность) и столь любимой Соловьевым мета#
физической метафоры ‘Душа Мира’, которая трактуется то как просто
«природа» («Душа мира или природа»: 2, 388), то — в духе Гегеля как
«имманентная сила абсолютной идеи, движущей мировым процессом» (2,
439), то как иное имя для платоновского Эрота (2, 622), то как София
(инаковость Абсолютного, или принцип попечительного присутствия Бо#
жественной Премудрости в мировом Целом).

6 …он прославляет душу мира и жизнь природы. — Упомянут фило#
софско#лирический цикл Гете «Бог и мир» (1802—1829).

7 Конечно, Тютчев не рисовал… — Упомянутое ниже стихотворение
Гете «Душа мира» («Рассейтесь вы везде под небосклоном…», 1802) С. Со#
ловьев перевел на русский язык.

8 Эта строка цитируемого стихотворения «День и ночь» (1839; курсив
В. Соловьева) читается иначе: «Сорвав, отбрасывает прочь.» (1966. 1, 98).

9 И для красоты вовсе не нужно, чтобы темная сила была уничтоже+
на <…> не упраздняя ее свободу и противоборство. — Читателям Соловье#
ва весьма импонировала эта мысль о свободе тьмы как об онтологической
необходимости: она, эта мысль, отвечала той апофатической теодицее, на
которой строилась новая апокалиптика Серебряного века (например, бер#
дяевская). Соответственно, вслед за Соловьевым, авторы начала ХХ в.,
читатели Тютчева, с особенным трепетом вслушивались в тютчевско#соло#
вьевские артикуляции тем хаоса, бури и непокоя, страха и трепета, раз#
верзания бездны в ночи и в поэтические проработки иных апокалиптиче#
ских концептов мистерийной картины мира.

10 Второй стих стихотворения «Как хорошо ты, о море ночное…» (1865)
читается иначе: «Здесь лучезарно, там сизо#темно…» (1966. 1, 195).

11 Последний стих цитируемого стихотворения «Святая ночь на небо#
склон взошла…» (1848—1850) читается иначе: «Он узнает наследье родо#
вое» (1966. 1, 118).

12 Эта злая и горькая жизнь любви убивает и губит… — Тютчевский
фразеологизм «злая жизнь» из стихотворения «Итальянская villa» (1937)
остался запечатленным в памяти наследников Серебряного века (ср. ни#
же: «“Злая жизнь”, превращающая саму любовь в роковую борьбу…»).



29

См.: Ильин В. Н. Бунин и злая жизнь // Возрождение. 1969. № 216.
С. 77—89. Комментирует это выражение и Д. Мережковский в републи#
куемой в Антологии статье.

13 …я должен быть не сверхчеловеком, а только совершенным челове+
ком… — Ср. соловьевскую статью «Идея сверхчеловека», 1899 (2, 626—
634) и эссе Н. Ф. Федорова. «Сверхчеловечество как порок и как доброде#
тель» (Федоров Н. Ф. Соч. М., 1982. С. 357—358).

14 Так, ты жилище двух миров… — Не слишком ясно, опечатка перед
нами или вопиющая невосприимчивость к контексту редакторов публи#
кации. У Тютчева в стихотворении «О, вещая душа моя!» (1855), не име#
ющего вариантов, эта строка звучит иначе: «Так, ты — жилица двух ми#
ров» (1966. 1, 163). Таким образом, в соловьевской цитации образ души
экстравертной (она — «жилица» — живет в двух и более мирах) превра#
тился в образ души интровертной (в ней — в «жилище» — живет два и бо#
лее мира).

Впрочем, в соответствии с тютчевской формулой «все во мне, и я во
всем», обе трактовки души, вероятно, устроили бы и автора текста, и изоб#
ретателя опечатки. Сохраняют ошибочную цитацию и А. Л. Волынский
в своем комментарии соловьевского прочтения Тютчева («Борьба за идеа#
лизм» («Философия и поэзия»), 1900), и Г. Горнфельд («На пороге двой#
ного бытия», 1903), и Вяч. Иванов («Заветы символизма», 1910); см. в Ан#
тологии републикации этих работ.

15 …душа человеческая по природе христианка… — утверждение ран#
нехристианского теолога и писателя Квинта Септимия Флоренса Тертул+
лиана (ок. 160 — после 220): «O testimonium animae naturaliter Christia#
nae» (Apologeticus, XVII).

16 …объединить все человечество. — Еще один момент, благодаря ко#
торому статья Соловьева о Тютчеве оказалась конспектом и проектом
будущего симпатического освоения наследия поэта золотого века веком
Серебряным: Соловьев усиливает историософский мессианизм Тютчева
в контексте собственной концепции Всеединства и экуменической уто#
пии. См. републикуемые в Антологии тексты о. Георгия Флоровского: «Ис#
торические прозрения Тютчева» (1924) и «Тютчев и Вл. Соловьев» (1933).

Как известно, Тютчев глубоко повлиял на Соловьева не только как
политический писатель, но и как поэт#метафизик См.: Шмонина М.
«Тютчевский» пласт в лирике Вл. Соловьева // Русская филология. Тар#
ту, 1990. № 10. С. 70—78; Гиршман М., Грувер Ю., Юдаева Т. Вл. Соловь#
ев о художественном времени в поэзии Ф. И. Тютчева // Эстетический
дискурс. Новосибирск, 1991. С. 35—43; Селезнев А. И. Поэзия Ф. И. Тют#
чева в интерпретации В. С. Соловьева // Книга и печатное дело. Сб. тру#
дов. СПб., 1999. С. 101—115.

А. Л. Волынс�ий

Борьба�за�идеализм
III. Философия�и�поэзия

(1896)

Печатается по первопубликации: Волынский А. Л. Борьба за идеа#
лизм. СПб., 1900. III. Философия и поэзия. С. 225—235.



30

Волынский Аким Львович (наст. имя и фамилия Хаим Лейбович Флек#
сер; 1861—1926) — литературный и балетный критик, историк литера#
туры и искусства. Из семьи книгопродавцев; учился на юридическом
факультете Петербургского университета (1881—1886); автор книг «Рус#
ские критики» (СПб., 1896), «Леонардо да Винчи» (СПб., 1900), «Н. С. Лес#
ков» (СПб., 1898), «Царство Карамазовых» (СПб., 1901), «Книга великого
гнева» (СПб., 1904), «Ф. М. Достоевский» (СПб., 1906; 1909), «Четыре
Евангелия» (Пг., 1922).

1 …своего олимпийского спокойствия». — Комментарии темы ‘Гете/
Тютчев’ см. в примечаниях к статье Л. И. Гроссмана «Тютчев и сумерки
династий» (1918) в настоящем томе.

2 Сказав, что тайная основа жизни — темна и безоб́разна… —
А. Л. Волынский, яркая проза которого отмечена по#иудейски экзальти#
рованной патетикой и высокими интонациями Иова Богооставленного, из
книги в книгу развивает тютчевскую мысль о «тайне жизни», заданной
человекам в форме принципиальной неочевидности. В мире, по Достоев#
скому, таится умышление против человека (см. «Исповедь» Ипполита
в «Идиоте» и метафору «диаволов водевиль» в «Братьях Карамазо#
вых»), — и в этом смысле, у природы, «может статься, загадки нет и не
было», по афоризму Тютчева в стихотворении «Природа — сфинкс. И тем
она верней…» (1869). Волынский не одинок в своем любопытстве к тайне.
Оно восходит к классическим традициям, в том числе и к «органической
критике». Вот один пример из «тургеневской» статьи (1859) А. А. Гри#
горьева: «Мысль, вторгаясь всегда порывом, действует и действовала в нас
мучительно и болезненно… Чтобы разом представить осязательно это бо#
лезненное действие мысли, я опять обращусь к единственному истолкова#
нию тайн жизни (курсив наш. — К. И.), к поэзии, и укажу вам на дикие
результаты бурных и слепых стихийных веяний романтизма в поэзии,
в натуре Полежаева, на страшную и холодно#беспощадную последователь#
ность Лермонтова, на мучительные думы самородка Кольцова, на разру#
шительно подействовавшие на натуру и жизнь нашего высокого народно#
го лирика, на глубокую религиозность поэзии Тютчева» (Григорьев А. А.
Искусство и нравственность. М., 1986. С. 156).

Предлагаем в этой связи краткий очерк истории ‘тайны’, преиму#
щественно на русском материале.

Тайна есть собственность на эзотерическую информацию. В архаи#
ческой форме тайна является наследным достоянием — сословным (жрец,
шаман) или социально#ролевым (вождь, политический лидер, резидент).
В генетическом плане тайное знание старше явного, оно имеет сакраль#
ный источник; существует мифология передачи похищенного знания
(Прометей), богодухновенного Откровения (скрижали Моисеевы, Благая
Весть; ср. позднейший архетип творчества под «диктовку Музы»). Тайна
обеспечивает функционирование властных структур («властный взгляд»
героя пушкинского «Анчара» (1828) раскрывает тайну лидерства одного
и послушания другого), механизмов социального обмана и самообмана,
бытовой и политической авантюры, прикровенных микросоциумов (орде#
на, ложи, союзы) и органов государственного управления. В социально#
бытовом смысле тайна есть основа частной жизни, семьи и большинства
форм диалогического общения (тайна здесь состоит не в факте обладания



31

уникальной информацией, а в условиях обмена между конфидентами).
Тайне присуща эпическая серьезность трагизма; общеизвестная тайна
(«секрет Полишинеля») нелепа: утрата ее может быть приравнена к убий#
ству или самоубийству (см. табу на подсматривание за богинями в антич#
ном мифе; запрет на произнесение имени Яхве; страх перед «неприлич#
ной» правдой в системах светского этикета, сравнимый с военной или
политической цензурой печатного текста). Наиболее ранние ценности
тайны связаны с телеологическим контекстом запросов к Судьбе; ср.
с ролью оракулов, мантики и прочей ритуальной работы по разгадыва#
нию загаданного. В свете архаического универсализма загадки весь мир
есть не данность, но за#данность, в нем всегда сохраняется неодолимый
эмпирическим знанием остаток неявного. Загадочность мира неизбывна,
это условие его вечной новизны, непредсказуемости и источник гносеоло#
гической интриги. Мир есть интересная Тайна, привлекательность кото#
рой в том, что она поддается частичной разгадке; с ней или с ее Хозяином
возможен диалог. Верно отгаданная истина и есть знание, опыт, мудрость
и философия. Онтологическая неисчерпаемость тайного делает поиск
правды о мире самоценным в бесконечности (отсюда убежденность Досто#
евского и Бердяева в том, что смысл жизни состоит в поисках смысла жиз#
ни; ср. отважный тезис П. Флоренского о том, что если истину можно ис#
кать, значит, она существует в его «Столп и утверждение Истины», 1914).
Итогом ранней сакрализации тайны стало то, что всякое внебытовое зна#
ние было признано элитарным, опасным для профанов, а способ его на#
ращивания (наука) стал прерогативой скрытой от непосвященных дея#
тельности, которой покровительствуют верховные хранители последней
тайны — боги (см. миф о пифагорейце Гиппасе, казненном богами за раз#
глашение геометрического секрета ученой общины). В ранних христиан#
ских сектах круговая порука сплачивающей единоверцев конфессио#
нальной секретности ставится выше семейно#родовых связей. Подлинный
трансцензус тайного накапливается в опыте неоплатонического визионер#
ства (Плотин), еврейской Каббале и гностических интуициях иудео#элли#
нистического культурного синтеза. Христианство вносит в мир новую
транскрипцию чуда (Боговоплощение и Откровение), выстраивает эсхато#
логическую перспективу в векторе искупления и спасения, насыщает
смысловой горизонт судьбы новой вечной тайной Апокалипсиса. Великая
Тайна христианства — в необратимом крушении ветхой самоочевидности
бытия, в невозможности мира остаться таким, каким он был до явленья в
него Христа (ср. бунт против самоочевидности в прозе Л. Шестова и тему
онтологического абсурда у Кьеркегора и Камю). Христианство утвержда#
ет историософскую принципиальность тайны мира; тайна становится
смысловым наследием и конфессиональным «допингом» неофита: ему ве#
дом теперь имеющийся у него шанс на спасение. Монотеизм порождает
персоналистскую философию тайного: в богочеловеческом интимном диа#
логе «я» и «Ты» рождается молитвенная «теплота сплачивающей тайны»
(С. Аверинцев). Если ветхозаветная мифологема ‘Страх Божий’ осталась
основным источником контекстов ужаса, угрозы и репрессии (со стороны
таинственного в своих непредсказуемых поступках Яхве), то тезис «Бог
есть любовь» (1 Ин 4, 8) возвращает тайну человеку, делает ее поэтичной
(с ней можно играть) и мучительной вместе (как всякий интериоризован#
ный Эрос). Христианство впервые утверждает человеческий контекст тай#



32

ного, его конгениальность новизне и таланту, парадоксу и остроумию (ср.
«хитрость разума» у Гегеля), игре и иронии (что не исключает чувства
мировой «умышленности» природы против человека). Существует эстети#
ка тайны: тайна прекрасна, как таинственна и сама красота. Тайна есть
принцип вечной новизны мира, его неизбежной онтологической сенсаци#
онности, «интересности» (Я. Э. Голосовкер). Есть этика тайны: в тайне
суть онтологического стыда последнего самораскрытия (мировая скука
начинается со снятия всяческих покровов; разочарование растет на чув#
стве обманувшегося в таинственности тайны, а депрессия знаменует утра#
ту веры в таинства мира и культа). Греховно таиться пред Богом; внутри#
божественная жизнь есть развоплощение тайного; нет тайн в Рае и Аде.
Тайна возможна лишь в динамическом мире истории, порыва, дерзания,
греха и благодати. В тайне маркируется агностический порог: Бог есть
Тайна (основной тезис богословия); человек есть тайна (основной тезис
философской антропологии); история есть тайна (основной тезис филосо#
фии истории и историософии); «чужая душа потемки» (основное пред#
убеждение персоналистской этики). На фоне позитивистского и моралис#
тического отвращения к тайне («Да нет ничего такого!» (т. е. тайного
и загадочного в мире), — скажет Л. Толстой), на фоне разоблачительного,
самодовольного пафоса вульгарного материализма религиозная мысль
предприняла философскую охрану тайны как онтологического фундамен#
та и антропологической доминанты. Парадоксальным итогом этого пред#
приятия в экзистенциальной традиции стало то, что Ничто (предбытийно#
сущая пустотность) у Сартра и безосновный Ungrund Я. Бёме в редакции
Бердяева совпали своими премирными абрисами, очертив то, чего нет:
ничтойствующую тайну миробожественного Первоистока. Это сравнение
типов нигилистического тайноведения можно усилить, поставив рядом
с почти атеистом Сартром и почти христианином Бердяевым И. Бродско#
го, центральным приемом в поэзии которого стало описание силуэтных
пустот на месте исчезнувшей предметности (ср. в «Чевенгуре» А. Плато#
нова: золу «не разгребают куры, потому что их поели»: Платонов А. П.
Чевенгур. Роман. М., 1989. С. 30). От минус#бога в секте дыромоляев
(описанных А. Белым и Н. Бердяевым) до назойливой поэтики дыры
у А. Вознесенского и И. Бродского живет в русской традиции вера в сущее
внеприсутствие тайного как онтологической фикции и нулевой возмож#
ности быть (Ф. Тютчев). Этой тенденции противостоит иная трактовка
тайны, в соответствии с которой она понимается как то, к чему не найден
пока ключ, код, шифр, язык понимания. Тайна маркируется в терминах
лингвистической апофатики: «несказанное», «невыразимое», «Святыня»
(С. Франк), образ «таинства Натуры» в сочинениях масонов. Онтологиче#
ской и гносеологической релятивизацией тайны мы обязаны энтузиастам
таинственного — романтикам. Они превратили тайное в объект ирониче#
ски обратимой эстетической игры и художнического фокуса. Для класси#
ческого романтизма не столько Мир есть тайна, сколько Тайна есть мир
(альтернация ветвящейся реальности, сна, мифа, грезы, галлюцинации).
Романтики, с их любопытством к средневековому опыту мистического
визионерства, пытались вернуть тайнозрению статус надежной формы
интуитивного видения. Если Запад так и остался на путях диалектиче#
ского «разоблачения» естества методами антиномии и дуалистического
расщепления объекта, а Восток — при хитроумном проницании сквозь



33

«матрешечную» фактуру многослойно повитого тайной бытия, то русская
традиция, в частности православная, сохранила пиетет и почти языче#
скую осторожность по отношению к тайне: прикровенное должно быть
прикровенным, а откровенному пристойно символическое означ́енье по
чину внутренней красоты (П. Флоренский). Если тайна задана, то анали#
тический перебор признаков ее (имитация метода проб и ошибок) приве#
дет к ее уразумению. Если мир есть энигматический «текст», то найдется
и его «читатель», поставивший стяжание Св. Духа целью христианской
жизни; праздному любопытству мира в ней противостоит масштабность
созерцательного покоя и смиренное предстояние вышней мудрости. Бла#
годатный посул горнего знания сбывается на взыскующем истины в виде
акции по самораскрытию богоподобия. Это и есть смысловое дно мировой
тайны, итог богочеловеческого процесса в истории и финальная проекция
Апокалипсиса в момент убывания времени и рождения Новой Земли
и Нового Неба.

См. тексты, отражающие проблематику тайного: Смирнов А. А. Та#
инственное и тайны (Метерлинк и Софокл) // Новый путь. 1904. Апрель.
С. 212—222; Булгаков С. Н. Апокалипсис Иоанна Богослова (Опыт догма#
тического истолкования). М., 1991; Ильин В. Н. Загадки жизни, 1925;
По Э. Философия творчества, 1846; Поэтический принцип, 1850; Соколов+
ский П. А. Таинственное в обычном. Шанхай, 1936. Кн. 1. Размышления.
Кн. 2; Блудный сын; Федотов Г. П. Загадка России // Новый журнал.
Нью#Йорк, 1943. № 5. С. 161—181; Франк С. Л. Непостижимое, 1939 (Соч.
М., 1990).

См. исследования: Гаспаров М. Л. Петербургский цикл Б. Лифши#
ца. Поэтика загадки // Гаспаров М. Л. Избр. труды: В 2 т. М., 1997. Т. 2.
С. 229—240; Голосовкер Я. Э. Интересное // Вопросы философии. 1989.
№ 2. С. 115—142; Канетти Э. Тайна // Канетти Э. Масса и власть. М.,
1997. С. 314—321; Кораблев А. А. О структуре таинственного: тайна — за#
гадка — секрет // Литературоведческий сборник. Донецк, 1999. Вып. 1.
С. 11—17; Мамардашвили М. К., Пятигорский А. М. Три беседы о метате#
ории познания // Труды по знаковым системам. Тарту, 1971. Вып. V.
С. 345—376; Розанов В. Тайна стихии // Новый путь, 1903. Июнь. С. 164—
170; Тайна имени. Сб. Харьков, 1994; Тартаковский М. Историософия.
Мировая история как эксперимент и загадка. М., 1993; Флоренский П. А.
Из богословского наследия // Богословские труды. М., 1977. Т. 17; Ша+
ховской Иоанн. О тайне человеческой жизни // Шаховской Иоанн. Из#
бранное. Петрозаводск, 1992. С. 449—452; Пигров К. С. Блеф и тайна как
феномены человеческой жизни // Жизнь человека: Опыт междисципл.
иссл. СПб., 1997.

3 Ночь хмурая, как зверь стоокий, / глядит из каждого куста. — Ци#
тируется стихотворение «Песок сыпучий по колени», 1830. Н. А. Некра#
сов поставил рядом с этими стихами цитату из «Мцыри» Лермонтова:
«И миллионом черных глаз / Смотрела ночи темнота / Сквозь ветви каж#
дого куста». Тексты имеют общий источник — «Willkommen und Abchrid»
(«Свидание и разлука») Гёте. Ср. у А. Фета: «Когда созвездия заблещут
в вышине, / И сном у Аргуса начнут смыкаться очи» («Когда мечтательно
я предан тишине…», 1847; Фет, 118). У Чехова образы ночного Аргуса
получают мистическую трактовку. Стоило Ионычу на кладбище «вообра#
зить себя мертвым, зарытым здесь навеки, то ему показалось, что кто#то



34

смотрит на него, и он на минуту подумал, что это не покой и не тишина,
а глухая тоска небытия, подавленное отчаяние» («Ионыч», 1899 — Чехов.
9, 363). На Ионыча смотрит его будущее в образе Ночи#Аргуса; герою рас#
сказа «Случай из практики» (1898) тоже мерещится, что «как будто эта
неизвестная, таинственная сила была близко и смотрела» (Чехов. 9, 311).

И. Коневс�ой

Мистичес�ое�ч$вство�в�р$сс�ой�лири�е
(1900)

Печатается по первопубликации: Коневской И. Стихи и проза. По#
смертное собрание сочинений / Ред. В. Я. Брюсова. М., 1904. С. 199—
219.

Коневской Иван (наст. имя и фамилия — Иван Иванович Ореус; 1877—
1901) — поэт, критик; сын генерала, военного писателя и историка
И. И. Ореуса (1830—1909; см. о нем: Памяти Ивана Ивановича Ореуса
(1830—1909). По воспоминаниям друзей и почитателей составил М. Буда#
гов. СПб., 1910). Выпускник славяно#русского отделения Петербургского
университета (1896—1901); вошел в круг символистов и мирискуссников.
Написал статью для сборника стихов А. М. Добролюбова (М., 1900) «К ис#
следованию личности Александра Добролюбова»; в «Северных цветах на
1901 год» (М., 1901) опубликовал подборку стихов и статью «Об отпева#
нии новой русской поэзии». Автор единственной прижизненной книги
«Мечты и думы» (СПб., 1900). К сборнику «Стихи и проза» В. Брюсов
написал предисловие «Иван Коневской. Мудрое дитя», в котором поде#
лился опытом личного общения с Ореусом: «Коневской поражал прежде
всего вечной, неутомимой ожесточенной сознательностью своих поступ#
ков. Он был дитя, но сам видел вторым я эту свою детскость, наблюдал
себя, изучал на самом себе, как чувствуют в те дни, когда “новы все впе#
чатленья бытия”. Он словно не жил, а смотрел на сцену, где главным ак#
тером был сам же, словно не действовал под влиянием страстей, а проде#
лывал над своей душой различные опыты. <…> Коневскому были сродни
крайне индивидуалистические взгляды. Он говорил духу — “сущий ты
один”. В шутливых “Набросках”, изображая противоречия нашего бы#
тия, Коневской говорил насмешливо: “Есть перед нами немощное тело, и
зачем+то к нам оно пришито”. Он завидовал птицам, находя, что их сти#
хия, воздух, менее косна, чем земля, хотя и возражал себе: “Слишком
легка та свобода”» (Брюсов В. Я. Соч.: В 2 т. М., 1987. Т. 2. С. 259, 262).
Учтем, однако, что эти воспоминания Брюсова, как частенько у него бы#
вает при работе с чужим творчеством, являются отчасти и самохарактери#
стикой. Реплика о «пришитом теле» (приводящая на память строчки
1909 г. другого поэта — и тоже о теле: «Дано мне тело — что мне делать
с ним, таким единым и таким своим?» — Мандельштам О. Э. Собр. соч.:
В 4 т. М., 1991. Т. 1. С. 6) весьма важна для понимания того метафизичес#
кого интуитивизма, с позиции которого анализируется Ореусом поэзия
Тютчева, Баратынского и Кольцова. У Брюсова тема тела подана нарцис#
стично: «Наследие бесчисленных веков, / Мое так мудро слепленное
тело…» («П. И. Постникову», 1916) (Брюсов В. Я. Собр. соч.: В 7 т. М.,
1973. Т. 2. С. 298).



35

См. об Ореусе заметку А. В. Лаврова: Русские писатели. 1800—1917.
Биографический словарь. М., 1989. Т. 1. А—Г. С. 51—52. См. также:
Смирнов А. Поэт бесплотия // Мир искусства. 1904. № 4; [В. Я. Брюсов]
Переписка с Ив. Коневским / Вступ. ст. А. В. Лаврова, публ. и комм.
А. В. Лаврова, В. Я. Мордерер, А. Е. Парниса // ЛН. 98/1. С. 424—532.

Об органической близости поэзии И. Коневского тютчевскому кругу
представлений см. републикуемую в Антологии статью Н. К. Гудзия
(1930). В архиве Ореуса сохранились вступительные части к статье о по#
эзии А. Толстого — «Мыслительные перепутья русского стихотворчества,
предваряющие мысль А. Толстого — Тютчев, Пушкин, Баратынский,
Кольцов, Фет» (ЛН. 98/1, 489; ср. там же. С. 518).

1 …разве можно быть уверенным, что есть это одно, и что нет мно+
жества иного? — Здесь и далее Ореус развивает платоновскую интуицию
материи как иного относительно идеи, чистой инаковости. Возможно, это
убеждение усвоено автором эссе через Плотина, который полагал, что це#
лостное и недробимое Единое онтологически свидетельствует о себе лишь
в момент приобщения к нему чего#либо иного (Эннеады. VI 1, 26).

2 Со всех сторон чуя бездну… — Аллюзия на тютчевское: «И мы плы#
вем, пылающею бездной / Со всех сторон окружены» («Как океан объем#
лет шар земной…», 1830; 1966. 1, 30).

3 …и тени эти неизвестные, но вещие, не отвечающие, но обещаю+
щие. — Ореус остро ощущает мифологему ‘тени’ как универсалию культу#
ры и как образ, который у Тютчева в его картине мира является доминант#
ным. Предлагаем в этой связи краткий обзор мифологемы ‘тень’ в мировой
классике. Образ тени развился из мифологии абрисов освещенности пред#
метов и из гипотезы об автономной жизни этого абриса. Тень является
своего рода знаком естественного «языка» натуры, силуэтным озна́чень#
ем. Тень есть атрибут дневного мира и дневной культуры (которой проти#
востоит у Тютчева утомительная «пестрота» цивилизации); выражение
«ночные тени» является неявной тавтологией, но романтики открыли
в нем имя новой затаенной вселенной («Гимны к Ночи», 1800 Новалиса).
Тень всей семантикой возможного отторжения связана с однородно суме#
речным Загробьем и ночной свободой основных персонажей демонологии.
Мировая мифология загробной реальности неизбежно фиксирует его те#
невую фактуру, причем тень здесь — не онтологическая мнимость, но
основной способ постсуществования («мир теней», «милые тени» — эти
и подобные им словосочетания маркируют знаковое и, следовательно,
смысловое присутствие мира здешнего в нездешнем состоянии и являют#
ся не метафорами, а прямой квалификацией инородности). Ранние фило#
софские трактовки тени связаны с характеристиками повседневной, а не
запредельной жизни, — от «пещеры Платона» до мнения о том, что под#
линность этого мира — «только тени от незримого очами» (В. Соловьев);
ср. «Тени» Эллиса (Эллис [Л. Л. Кобылинский]. Неизданное и несобран#
ное. Томск, 2000. С. 424). В этом акценте тень стала аргументом в борьбе
за ценность трансцендентной реальности (монады, эйдосы, идеи; «духов#
ные деятели» Н. О. Лосского; «мэон» Н. Минского; ментальные субстраты
мистиков; астро#тела антропософов). Тень человека — предмет особой
охоты для героев демонического мира. Черт и бес лишены лица и тени;



36

последняя является для них формой алиби среди людей и «телесной» леги#
тимизации. Тень для безличной твари (нежити) есть знак личности. Отня#
тие тени у человека делает черта хозяином его жизни (сказка Е. Шварца
«Тень», 1940). Тень используется как маска живого на мертвом; похище#
ние или торговля тенью по условиям договора с нечистой силой приравне#
ны к купле#продаже души. Душа есть светлая тень бессмертия; тень телес#
ная есть неотменяемая память о смерти. Христианство персонифицирует
эти векторы судьбы в сторожевых контрагентах всякого человека: ангел
белый и аггел черный. Их борьбе за «теневой» приоритет литература при#
дала приключенческий характер (Шамиссо А., фон. Необычайная история
Петера Шлемиля, 1814 // Шамиссо А., фон. Избранное. М., 1974). Тень
удваивает предмет в реальном пространстве и в завременном существова#
нии; отсюда — тема двойничества: от египетского «ка» (прижизненного
двойника человека) и близнечного культа в архаических культурах до об#
разов расщепленной личности в прозе последних двух веков («Двойник»,
1846, Ф. Достоевского). Тень как самостоятельное существо наделена в ми#
фологии амбивалентными свойствами: на свету она неуязвима, ее нельзя
убить, подвергнуть порче или прогнать (она есть как бы оглядка предмета
или существа на самого себя), но смертная тень Аида, искусившаяся об#
ратным воплощением в прежнее тело, возвращается в обитель ночи, если
нарушено условие, поставленное ее проводнику: не оглядываться на нее
в лабиринте выхода. Так вернулась тень Эвридики в мифе об Орфее, коль
скоро, по одному из толкований, попытка вернуть ее к бытию «была само#
чинным насилием бытия земного над областью трансцендентного»
(П. Флоренский). Общим местом стали сравнения быстротечности челове#
ческой жизни с мельканием теней (у Ф. Тютчева: «Вот наша жизнь
<…> — Не светлый дым, блестящий при луне, / А эта тень, бегущая от
дыма…»). Эстетика тени знает театр теней и искусство силуэта, вырезан#
ного или закрашенного. Живопись осваивает тень с открытием прямой
перспективы; обратная перспектива фрески и иконы не знает тени. Чист
от теней мир сакральной образности, которая строится в параметрах иной
физики и в ангельском пространстве света Фаворского. Тень в живописи
эволюционирует от полупрозрачных абрисов#эйдосов С. Боттичелли
(1444—1510) (три Грации#Музы в «Весне», ок. 1478) до утяжеленно#сома#
тической проработки цветной тени в опытах импрессионистов. Поэтика
тени работает и на мимикрию реализма: чем абсурднее на полотнах С. Да#
ли или в супрематических композициях Малевича изображенные ими
сюрреалистические существа и вещи, тем рельефнее об их присутствии
свидетельствует тщательно выписанная фактура тени. Трактовка инь как
затененности в китайской эстетике повлияла на эстетику и опыт раннего
синема в России (С. М. Эйзенштейн). Современная эстетика тени недалеко
ушла от геометрии плоскостного мира и пытается создать синэстезию
тени (Вознесенский А. Тень звука. М., 1970) и особую метафорику теней
смыслов, сложно пересекающихся в стиховом пространстве контекста (см.
теневую графику в конструкциях поэзии постмодерна).

См. тексты: Гюго В. М. Лучи и тени (сб. 1840); Андерсен Х. Тень,
1847; Курсинский А. А. Полутени (М., 1896); Сологуб Ф. Тени, 1896: Мин+
ский Н. М. Религия будущего (Философские разговоры). СПб., 1905; При+
сманова А. С. Узор теней. Стихи. Прага; Дейвице. 1927; Тень и тело. Сти#
хи 1929—1936 гг. Париж, 1937; Фелин О. Двое и тень (Записки бешеной



37

собаки). Роман. Берлин, 1929; Гущик В. И. Люди и тени. Третья книга
рассказов. Ревель, 1934; Аморим Э. Лошадь и ее тень, 1941; Заградник О.
Перешагни свою тень. Пьеса, 1974; Хоакин Н. М. Пещера и тени. Роман,
1983; Дзюнисиро Данидзаки. Похвала Тени // Восточное обозрение. Хар#
бин, 1939. С. 79—154.

См. исследования: Флоренский П. А. «Не восхищением непщева…»
[Филипп 2, 6—8] // Богословский вестник, 1915. Июнь—август. Т. 2.
С. 553; Завадская Е. В. 1) Эстетические проблемы живописи Старого Ки#
тая. М., 1975. С. 222—224; 2) Философско#эстетическое осознание тени
в классической культуре Китая // Из истории культуры Средних веков
и Возрождения. М., 1976. С. 92—105; Каган Ю. М. По поводу слова ‘um#
bra’ — ‘тень’ // Античность и современность. Сб. статей. М., 1972. С. 72—
79; Эйзенштейн С. М. Неравнодушная природа, 1939—1945 // Эйзен#
штейн С. М. Собр. соч.: В 6 т. М., 1964. Т. 3. С. 37—432; Топоров В. Н.
Миф. Ритуал. Символ. Образ. Исследования в области мифопоэтического.
Избранное. М., 1995. С. 499, 516.

4 «мятежной вольницы наследник и убийца». — Цитируется седьмая
строфа стихотворения А. Пушкина «Недвижный страж дремал на цар#
ственном пороге…», 1824 (Пушкин. 1, 220).

5 «Тайну прелесть находила в самом ужасе она». — Цитируется «Ев#
гений Онегин» (гл. V, строфа VII).

6 «Недоуменья, принужденья…» — Цитируется последняя строфа про#
граммного стихотворения Е. А. Баратынского «Последняя смерть», 1827
(Баратынский, 212), которое В. Г. Белинский в статье 1842 г. назвал
«апофеозой всей поэзии г. Баратынского» (Белинский В. Г. Собр. соч.:
В 3 т. М., 1948. Т. 2. С. 432).

7 …«С безумием граничит разуменье». — Цитируется четвертая стро#
ка стихотворения Е. А. Баратынского «Последняя смерть» (1835).

Темой безумия в широком разбросе контекстов плотно повита вся
романтическая традиция и в лично#биографическом плане (от Новалиса,
Гельдерлина, Батюшкова и Гоголя до Георга Тракля и А. Блока), и в кон#
структивно#эстетическом («творческое безумие»).

«Мудрецом безумия» назвал Тютчева Ю. Айхенвальд в публикуемой
в Антологии статье, а герой#филолог современного автора, Лева Одоевцев,
сочинил статью о трех безумных пророках, один из которых, конечно, тют#
чевский («Безумие», 1830): Битов А. Г. Три пророка // Вопросы литера#
туры, 1976. № 7. С. 145—175; позже иронические опусы битовского пер#
сонажа, ценность которых отметил современный автор (Баевский Б. С.
Безумие гордыни // Традиции в контексте русской культуры. Череповец,
1992. С. 54—55), составили книгу «Статьи из романа»). См.: Сова А. В.
Мотив безумия в творчестве Л. Андреева // Культура и текст. Материалы
Межд. науч. конф. 10—11 сентября 1996 г. СПб.; Барнаул, 1997. Вып. 1.
Литературоведение. Ч. 1. С. 53—54; Колпаков А. «Шизофренический дис#
курс» Николая Ставрогина // Культура и текст. Материалы Межд. науч.
конф. 10—11 сентября 1996 г. СПб.; Барнаул, 1997. Вып. 1. Литературо#
ведение. Ч. 1. С. 68—69; Вольперт Л. И. 1) Тема безумия в прозе Пушки#
на и Стендаля // Болдинские чтения. Горький, 1985. С. 134—143; 2) Тема
безумия в прозе Пушкина и Стендаля («Пиковая дама» и «Красное и чер#
ное») // Пушкин и русская литература. Рига, 1986. С. 46—58; Петруни+



38

на Н. Н. Литературные параллели. I. К творческой истории элегии «Со#
жженное письмо». II. Пушкин, Бульвер#Литтон и Бальзак (К интерпретации
мотива безумия в «Медном Всаднике») // Временник Пушкинской комис#
сии. 1977. Л., 1980. С. 108—115; Таборисская Е. М. Своеобразие решения
темы безумия в произведениях Пушкина 1830 гг. // Пушкинские чтения
в Тарту. Таллин, 1987. С. 26—30; Антощук Л. К. Поэма безумия в рус#
ской литературе 1820—1830 гг.: Три лирических опыта // Проблемы
межтекстовых связей. Барнаул, 1997; Селезнева А. В. Валентность мотива
безумия в лирике Ф. И. Тютчева // Диалог культур. Литературоведение.
Лингвистика. Материалы конф. Барнаул, 2001. С. 52—60.

Расширение темы см.: Закржевский А. К. Рыцари безумия (Футури#
сты). Киев, 1914; Русов Н. А. О нищем, безумном, боговдохновенном искус#
стве. Исследование / Пред. С. А. Котляревского. М., 1910; Беленсон А. Д.
Безумие. М., 1924; Оленин П. А. Безумный друг Шекспира (Трагедия
жизни трагика П. С. Мочалова). М., 1916; Кусков П. А. Повесть об одном
сумасшедшем // Время. 1861. № 5.

В историко#культурологическом плане см.: Ломброзо Ч. Гениаль#
ность и помешательство. М., 1996; Гринберг К. Вопрос о «нравственном
помешательстве» в свете идеалистической психологии совести // Вопросы
психологии и философии. 1916. № 131. С. 36—66; Гебгард Р. В. Теория
Шопенгауэра о безумии и «Гамлет» Шекспира // Вестник психологии,
криминальной антропологии и гипнотизма. СПб., 1904. № 10. С. 762—
767; Кармазина+Арциховская Е. О Федоре Сологубе как одном из предста#
вителей психопатологического течения в современной русской художе#
ственной литературе // Там же. 1908. № 5. С. 223—244; Вавулин Н. В.
1) Творчество безумцев // Новая жизнь, 1912. № 6. Июнь. С. 129—144;
2) Безумцы перед судом науки и истории // Там же. № 8. Август. С. 204—
223; Юнг К.+Г. Сознание и бессознательное. СПб., 1997; Фуко М. История
безумия в классическую эпоху. СПб., 1997; Рыбальский Н. И. Иллюзии
и галлюцинации. Баку, 1983; Лотман Ю. М. Дурак и сумасшедший //
Лотман Ю. М. Культура и взрыв. М., 1992. С. 64—104; Волков П. В. Рес#
сентимент, резинъяция и психоз // Московский психотерапевтический
журнал. 1993. № 2; Руднев В. П. Психоз // Руднев В. П. Словарь культу#
ры ХХ века. Ключевые понятия и тексты. М., 1997. С. 250—252.

В ХХ в. о творческом безумии выразительно говорил Мандельштам:
«Обыкновенно человек, когда имеет что#нибудь сказать, идет к людям,
ищет слушателей, — поэт же наоборот, — бежит “на берега пустынных
волн, в широкошумные дубровы”… Подозрение в безумии падает на по#
эта. И люди правы, когда клеймят именем безумца того, чьи речи обраще#
ны к бездушным предметам, к природе, а не к живым братьям. И были
бы вправе в ужасе отмахнуться от поэта, как от безумного, если бы слово
его действительно ни к кому не обращалось. Но это не так» (Мандель+
штам О. Э. О собеседнике, 1913 // Мандельштам О. Э. Слово и культура.
Статьи. М., 1987. С. 48). Выразительно о безумии героев Достоевского
сказано Г. Мейером: писатель знает, что «зло в человеке такая же точно
норма, как и добро, и никакое клиническое безумие не слагает с нас от#
ветственности. Напротив того, сумасшествие есть одержимость, победа
зла, состоявшаяся по вине самого человека. Чем больше мы грешим, тем
ближе подходим к одержимости, тем сильнее подпадаем под власть беса,
крепко засевшего в нас. Но огарок, ниспосланный Богом, все еще светит,



39

и навстречу ему надо затеплить лампаду в красном углу» (Мейер Г. Свет
в ночи… С. 232). См. тему декадентского невроза в публикуемой статье
Л. В. Пумпянского.

8 …«понадвинулась к морю Черному». — Цитируется стихотворение
А. В. Кольцова «Косарь», 1836 (Кольцов, 123).

9 …«по людям ходил, деньгу копил, за морями счастье пробовал»… —
Неточно цитируется стихотворение А. В. Кольцова «Русская песня», 1841
(надо: «В свое время счастье пробовал»: Кольцов, 219).

10 …«золотую казну»… — См. стихи А. В. Кольцова «Косарь» (1836) и
«Раздумье селянина» (Кольцов, 124, 135).

11 …«стань, ни с места!» — Цитируется дума А. В. Кольцова «Чело#
веческая мудрость», 1837 (Кольцов, 143).

12 …«невозможно с этой глыбой породниться»… — Цитируется дума
А. В. Кольцова «Вопрос», 1837 (Кольцов, 141).

13 …«в бездне звезд». — Цитируется дума А. В. Кольцова «Великая
тайна», 1835 (Кольцов, 111).

14 …«мир жизнию кипит». — Цитируется дума А. В. Кольцова «Бо#
жий мир», 1837 (Кольцов, 144).

15 …«В царстве Божьей воли…» — Цитируется дума А. В. Кольцова
«Божий мир».

16 …«все, один и всюду». — Цитируется дума А. В. Кольцова «Челове#
ческая мудрость», 1837 (Кольцов, 143).

17 …«все, что есть…» — Цитируется дума А. В. Кольцова «Человече#
ская мудрость».

18 …«Дух вечной жизни…» — Цитируется дума А. В. Кольцова «Поэт»,
1940 (Кольцов, 206).

19 …«Чудные созданья…» — Там же. Цитация неточная: у Кольцова —
«Дивные созданья…»

20 …«солнце мира»… — См.: «…сердце огненное мира…» («Шиллеру»,
1857); «Прямо смотрю я из времени в вечность / И пламя твое узнаю, сол#
нце мира» («Измучен жизнью, коварством надежды…», 1864<?>) (Фет,
254, 320). Образ ‘Солнца Мира’ восходит не столько к солярной мифоло#
гии, сколько к гностически окрашенным образам поэтической онтологии,
вроде ‘Розы Мира’, ‘Сердца Бытия’, ‘Мировой Души’.

21 …«стихия чуждая, запредельная». — Из стихотворения А. Фета
«Ласточки», 1884 (Фет, 403).

22 …«И бессознательная сила…» — Цитируется предпоследний стих
стихотворения А. Фета «Я ждал. Невестою#царицей…», 1860 (?) (Фет,
299).

А. Г. Горнфельд

На�поро�е�двойно�о�бытия
(1903)

Печатается по изданию: Горнфельд А. О русских писателях. СПб.,
1912. Т. 1. С. 3—26. Впервые: Горнфельд А. На пороге двойного бы#
тия // Журнал для всех. 1903. № 6. С. 641—654. Текст перепечатан



40

в издании: Горнфельд А. Г. Ф. И. Тютчев // История русской лите#
ратуры XIX века / Под ред. Д. Н. Овсяннико#Куликовского. М.,
1909. Т. 3. С. 447—460. См. отзыв: Сидоров Н. Горнфельд А. Г. //
Голос минувшего. 1913. № 1. С. 211.

Горнфельд Аркадий Георгиевич (1867—1941) — критик, литературовед,
переводчик. Из семьи нотариуса. Учился на юридическом факультете
Харьковского университета (1886—1891), изучал вопросы теории словес#
ности у А. А. Потебни (напечатал о нем анонимную статью в «Северном
вестнике» за 1894 г., № 12), с 1893 г. — в Петербурге, вошел в круг «Рус#
ского богатства» (Н. К. Михайловский), рецензировал там книги,
в частности, о Ницше и напечатал ряд статей. Один из авторов энцикло#
педий и харьковского восьмитомника сборников потебнианцев «Вопросы
теории и психологии творчества». Автор книг: «Люди и книги» (СПб.,
1908), «На Западе» (СПб., 1910), «О русских писателях. Минувший век.
Т. 1» (СПб., 1912), «Муки творчества» (Пг., 1922), «Боевые отклики на
мирные темы» (Л., 1924), «Романы и романисты» (М., 1930), «Как рабо#
тали Гёте, Шиллер и Гейне» (М., 1933). См. о нем: Винокур Г. Культура
языка. М., 1929. С. 91—106; Палей А. Воспоминания о Горнфельде //
Альманах библиофила. М., 1978. Вып. 5; Петрова М. Г. Мемуарная вер#
сия при свете архивных документов (Чехов, Михайловский и др.) // Изве#
стия ОЛЯ АН СССР. 1987. № 2—3.

1 «…личному достоинству каждого». — Никитенко Александр Васи#
льевич (1804—1877), критик и историк литературы, мемуарист, профес#
сор Петербургского университета (1834—1864), чиновник учреждений
цензуры и академик Академии наук (с 1855), трижды напечатал свой не#
кролог Тютчеву: Ф. И. Тютчев // Русская старина. 1873. № 8. С. I—IV
(особое приложение); то же: С.#Петербургские ведомости. 1874, 15 янва#
ря. С. 2; Обозрение деятельности 2#го отделения Императорской Акаде#
мии наук за 1873 год // Сборник Отделения русского языка и словесности
Императорской Академии наук, 1874. Т. 11. № 3. С. 8. См. о встречах его
с Тютчевым: Никитенко А. В. Дневник // Русская старина. 1890, № 10.
С. 144, 150—151, 159.

2 Тютчев любил один образ <…> бесцветно+прозрачного днем. — Образ
месяца у Тютчева интересовал его исследователей особо: Белый А. Пуш#
кин, Тютчев и Баратынский в зрительном восприятии природы // Белый А.
Поэзия слова. СПб., 1922. С. 7—19; Алексеев М. П. «Дневной месяц»
у Тютчева и Лонгфелло // Поэтика и стилистика русской литературы. Л.,
1971. С. 153—166.

3 …хранительницы священных заветов Венского конгресса. — Вен#
ский конгресс (сентябрь 1814 — июнь 1815) — конгресс европейских го#
сударств (при неучастии Турции); завершил войны коалиций европей#
ских держав с Наполеоном I. Заключены были договоры, направленные на
восстановление феодальных порядков и удовлетворение территориальных
притязаний держав#победительниц, закреплена политическая раздроб#
ленность Германии и Италии; Варшавское герцогство поделено между
Россией, Пруссией и Австрией, Франция лишена ее завоеваний. В сентяб#
ре 1815 года решения Венского конгресса были дополнены актами о со#
здании Священного союза.



41

Свое отношение к Венским вердиктам Тютчев выразил в письме
к К. Пфеффелю от 12/24 ноября 1850 г.: «В настоящее время формула
1815 года исчерпана, солидарность принципов, которая существовала
у трех кабинетов Священного союза, не существует более. Революцион#
ный дух насмерть поразил эту солидарность, которая одна только была
достаточно сильна, чтобы господствовать над противоречивостью интере#
сов» (1980. 2, 106). См. литографию группового портрета (1815) участни#
ков Венского конгресса в кн.: Шепелёв Л. Е. Чиновный мир России.
XVIII—ХХ вв. СПб., 2001. С. 193.

4 …части великой родины. — Муравьев+Виленский («Муравьев#Веша#
тель») Михаил Николаевич (1796—1866) — граф, генерал от инфантерии,
прошел путь от декабриста до министра государственных имуществ (с 1857
по 1862) и виленского генерал#губернатора (1863—1865). Назначенный
председателем Верховной комиссии по делу Каракозова, Муравьев умер
скоропостижно в своем именьи в Лужском уезде в ночь с 28 на 29 августа
1866 г.; Д. В. Каракозова повесили в Петербурге на Семеновском поле
3 сентября 1866 г. А. И. Герцен отозвался на это символическое событие
заметкой «Виселица и Муравьев» в «Колоколе» 1 октября 1866 г. (Герцен.
XIX, 137—138). П. В. Долгорукий напечатал в Лондоне в 1864 г. брошю#
ру#памфлет о Муравьеве, о чем с удовольствием сообщает Герцен (Герцен.
XIX, 142—143). Муравьев — составитель «Записок» и трактата «Об управ#
лении Северо#Западным краем и об усмирении в нем мятежа 1863—
1866 гг.»

Ю. И. Айхенвальд

Тютчев
(1905)

Печатается по первопубликации: Айхенвальд Ю. Тютчев. Литера#
турные силуэты // Научное слово, 1905. № 8—9. С. 137—149. Ста#
тья перепечатана в его кн.: Силуэты русских писателей. М., 1906.
Вып. 1. М.: Научное слово. С. 107—119. В совр. издании: Айхен+
вальд Ю. И. Силуэты русских писателей. М., 1996. С. 118—126. См.
отзывы: Весы, 1905. № 12. С. 89—90; Весы, 1906. № 1. С. 89—90.

Айхенвальд Юлий Исаевич (1872—1928) — литературный критик; ро#
дился в семье раввина; закончил в Одессе Ришельевскую гимназию (1890)
и историко#филологический факультет Новороссийского университета
(1894). Преподавал в ряде учебных учреждений в Москве; перевел книгу
К. Фишера «Шопенгауэр» (М., 1896) и четырехтомник А. Шопенгауэра
(М., 1901—1910), широко публиковался. Автор книг и сборников статей:
«Отдельные страницы» (М., 1910. Ч. 1—2), «Силуэты русских писателей»
(М., 1906—1910. Ч. 1—3), «Пушкин» (М., 1908), «Спор о Белинском. От#
вет критикам» (М., 1914), «Слово о словах» (Пг., 1916), «Наша револю#
ция» (М., 1918), «Лев Толстой» (1920), «Похвала праздности» (М., 1922),
«Поэты и поэтессы» (М., 1922). С 1922 г. в эмиграции, преподавал в Бер#
линском Русском Научном институте. См. о нем: Грифцов Б. А. Метод
Ю. И. Айхенвальда // Русская мысль, 1913. № 11; Матусевич И. Потаен#
ная пламенность (Памяти Ю. Айхенвальда) // Современные записки. [Па#



42

риж,] 1929. Т. 39; Франк С. Л. Памяти Ю. Айхенвальда // Путь. [Париж,]
1929. № 15. С. 125—126.

1 …в овидиевскую rudis… — грубую, бесформенную массу (лат.).
2 Полночь говорит у Ницше, что мир глубок и глубже, чем это думал

день. — Цитируется «Песнь Заратустры» из последней, четвертой части
книги Ф. Ницше «Так говорил Заратустра» (опубл. 1883—1885): Ниц+
ше Ф. Соч.: В 2 т. М., 1990. Т. 2. С. 235 (в пер. Ю. М. Антоновского: «Мир
так глубок, как день помыслить бы не мог»).

3 …явилась и незваная Эрида… — (от греч. ‘раздор’) — греческая бо#
гиня раздора, дочь Никты (Ночи) , сестра бога войны Ареса. Не пригла#
шенная на свадьбу Пелея и Фетиды, Эрида бросила среди гостей золотое
яблоко с надписью «Прекраснейшей» (яблоко Эриды, яблоко раздора).
В споре за него Гера, Афродита и Афина судьей избрали Париса. Его ре#
шение стало причиной Троянской войны: Афродита получила свое яблоко
ценой обещания помочь Парису получить Елену Прекрасную.

4 …он высказал о графине Ростопчиной. — Ростопчина Евдокия Пет#
ровна (урожд. Сушкова; 1811—1858) — поэтесса, романист, драматург.
Е. П. Ростопчина была в родстве с Тютчевыми: она племянница Николая
Васильевича Сушкова (1796—1871), литератора, мужа сестры Тютчева,
Дарьи Ивановны (1806—1879). Тютчев посвящал Ростопчиной стихи:
«Графине Е. П. Ростопчиной (В ответ на ее письмо)» (1852); «Графине Ро#
стопчиной» («О, в эти дни — дни роковые…», 1855). Последний текст свя#
зан с тем, что Е. П. Ростопчина была подвергнута опале после публика#
ции поэмы «Насильный брак» (1846; см.: Поэты 1840—1850 гг. Л., 1972.
С. 99—102), в которой аллегорически изображались отношения Польши
и России. Запрет появляться в столице был снят только после смерти го#
сударя. См. эссе В. Ф. Ходасевича «Е. П. Ростопчина. Ее жизнь и лирика»
(1908): Ходасевич В. Ф. Колеблемый треножник. Избранное / Сост. и подг.
текста В. Г. Перельмутера; коммент. Е. М. Беня, под общей ред. Н. А. Бо#
гомолова. М., 1991. С. 218—231.

Ю. Айхенвальд цитирует девятую строфу послания 1852 г., не во#
шедшую в канонический текст (1966. 2, 294—295).

5 …в одной братской колыбели+могиле. — Материал по истории мифо#
логемы ‘колыбель = могила’ см.: Исупов К. Г. Русская эстетика истории.
СПб., 1992. С. 106—107.

6 Оттого мы только и делаем, что исчезаем. — Приведенные Ю. Ай#
хенвальдом примеры можно обобщить в понятиях ‘мнимость’, ‘види#
мость’, образный эквивалент которых мы встречаем в тютчевском письме
к графине А. Д. Блудовой по поводу годовщины смерти ее мужа: «<…> Да
окажусь я достойным того благосклонного приема, который он непрестан#
но оказывал мне здесь, в этом мире — мире видимостей. <…>

Ваш до конца видимостей, Ф. Тютчев» (Урания, 260).
7 …будто народ поносит их имена… — Сложную идеологическую

фактуру этого текста раскрывает Ю. М. Лотман в книге «Анализ поэти#
ческого текста» (Л., 1972. С. 180—185).



43

В. Я. Брюсов

Тютчев,�смысл�е�о�творчества
(1911)

Публикуется по изданию: Полное собрание сочинений Ф. И. Тютче#
ва / С критико#биографическим очерком В. Я. Брюсова, библиогр.
указателем, примеч., вариантами, факс. и портр. Под ред.
П. В. Бычкова. СПб.: Изд. тов#ва А. Ф. Маркса, 1913 (Приложение
к журн. «Нива» за 1913 год). Брюсовское вступление к тому сочи#
нений Тютчева целиком повторяет его же статьи к идентичным из#
даниям А. Ф. Маркса в 1911 (6#е), 1912 (7#е) и 1913 (8#е) годы.

Брюсов Валерий Яковлевич (1873—1924) — русский поэт, беллетрист
и критик, один из лидеров философско#литературного авангарда Серебря#
ного века, журналист#редактор, филолог и историк, переводчик, исследо#
ватель мировой литературы и культуры, публицист, общественный дея#
тель, педагог, мемуарист.

Публикуемый текст является второй частью указанной статьи. Имен#
но вторую часть очерка Брюсов поместил в свою книгу «Далекие и близ#
кие» (М., 1912), создав тем самым издательскую традицию, которой мы
следуем в Антологии и которая закреплена предшествующими републи#
кациями брюсовского эссе (см., напр., издания: Брюсов В. Я. Избр. про#
изведения: В 2 т. М., 1955. Т. 2. С. 210—225; Брюсов В. Я. Соч.: В 2 т. М.,
1987. Т. 2. С. 217—241).

Как отмечено комментаторами двухтомника 1987 г., очерк Брюсова
благожелательно принят критикой: высказались по этому поводу А. Дер#
ман (Заветы. 1912. № 9. С. 193—198), С. Адрианов (Вестник Европы. 1912.
№ 10. С. 405—410), В. Львов#Рогачевский (Современный мир. 1912. № 10.
С. 336—337), П. Бартенев (Русский архив. 1912. № 11, С. фон Штейн (Ис#
торический вестник. 1912. № 11. С. 847—848). Глубоко справедливым
оказалось суждение В. Чешихина#Ветринского о том, что статья Брюсова
повторяет, не слишком углубляя, основные соображения В. Соловьева
(Вестник Европы. 1912. № 2). См. также отзывы: Лернер Н. (Русский биб#
лиофил. 1912. № 5. С. 87—89); Б/п. Поэт#тайновидец (Бюллетень литера#
туры и жизни. 1912. № 7. С. 319—324); Изм<айлов> А. Полный Тютчев
(Биржевые ведомости. 1912. 14 сентября. С. 4); Б/п. (Русское богатство,
192. № 9. С. 205—207); П. Ю. Еще о новом издании Тютчева (Новое вре#
мя. 1912. 28 сентября / 12 октября); Эйхенбаум Б. (Запросы жизни. 1912.
23 ноября. С. 2707—2708); Садовской Б. (Русская мысль. 1912. № 12.
С. 425—426); Б/п. (Новое слово, 1913. № 7. С. 155).

Брюсов создал множество опусов о Тютчеве в разных жанрах. Среди
них: «По поводу нового издания сочинений Тютчева» (Русский архив.
1900. № 3), «Легенда о Тютчеве» (Новый путь. 1903. № 11), «Неизданные
письма и неизвестные стихи Тютчева» (Там же), «Тютчев. Летопись его
жизни. Биографические черты» (Русский архив. 1903. № 11, 12), «Раз#
гадка или ошибка. Несколько замечаний по поводу статьи Д. С. Мереж#
ковского о Тютчеве» (Русская мысль. 1914. № 3). Даже в речи, произне#
сенной на торжественном заседании в Московском доме печати в честь
50#летнего юбилея В. И. Ленина, Брюсов не преминул процитировать
текст, точно отвечающий «историческому моменту», — стихотворение



44

«Цицерон» («Оратор римский говорил…», 1830). Эта пиеса Тютчева, ста#
вящая лицом к лицу сумерки Парижа 1830 г. и римскую «ночь Республи#
ки» из Цицеронова трактата («Брут, или Диалог о знаменитых ораторах»,
XCVI, 330, см.: 1966. 1, 349), более чем кстати прозвучала в вечереющем
свете русской осени Серебряного века.

См.: Тиханчева Е. П. В. Брюсов о Тютчеве // Тиханчева Е. П. Брюсов
о русских поэтах. Ереван, 1973. С. 5—42; Абашев В. В. Урбанизм В. Я. Брю#
сова и натурфилософская лирика Ф. И. Тютчева // Из истории русской
литературы конца 19 — начала 20 в. М., 1988. С. 78—91.

1 …«жить — значило мыслить». — Реплика И. С. Аксакова из репуб#
ликуемого в Антологии труда (в издании 1886 г. — С. 310).

2 …приводит к <…> оксюморности. — Оксюморон (от греч. букв.
«остроумно#глупое») — вид тропа, в котором образность обеспечена соеди#
нением несоединимого: «живой труп»; «грустен и весел, ваятель, вхожу
в твою мастерскую» (А. Пушкин); «смотри, ей весело грустить, такой на#
рядно обнаженной» (А. Ахматова). Стертые оксюмороны на уровне быто#
вой лексики могут и не ощущаться: «живой труп», «красные чернила»
(‘чернила’ — от слова ‘черный’). У Тютчева встречаются тонкие оксюмор#
ные словосочетания, вроде «мглистого полдня»; см. встречу в простран#
стве одной строчки образа вполне конкретной эмпирии с метафизическим
Эмпиреем: «Земля зеленела, светился эфир» («Сон на море»). Разверну#
тый оксюморон — в эпистолярном стихотворном фрагменте: «Впросонках
слышу я — и не могу / Вообразить такое сочетанье, / А слышу свист поло#
зьев на снегу / И ласточки весенней щебетанье» (1966. 2, 227). Серия
исследований об оксюмороне, в том числе и тютчевском, принадлежит
Э. Г. Шестаковой (в частности: Оксюморонный образ страха (На материа#
ле русской поэзии XIX — пер. трети XХ в.) // Филологические исследова#
ния. Донецк, 2000. Вып. II. С. 162—173).

3 …как выразился А. Горнфельд. — См.: Горнфельд А. Г. Ф. И. Тютчев //
История русской литературы XIX века. М., 1910. Т. 3. С. 460.

4 …той «эфирной высоты» (слова Фета)… — По мнению комментато#
ров издания 1987 г., это выражение А. А. Фета из предисловия к перево#
дам Гафиза.

5 Только в конце XIX века нашлись у Тютчева истинные последова+
тели… — Символисты вербуют в ряды «предшественников» и «учителей»
практически всю отечественную классику (исключения редки: револю#
ционно#демократическая традиция в духе Некрасова; сатира во вкусе
М. Е. Салтыкова#Щедрина). Применительно к Тютчеву этот процесс ис#
следован Н. К. Гудзием в републикуемой в Антологии статье «Тютчев
в поэтической культуре русского символизма» (1930).

С. Л. Фран�

Космичес�ое�ч$вство�в�поэзии�Тютчева
(1913)

Печатается по первопубликации: Русская мысль. 1913. № 11. С. 1—
31; перепечатано в кн.: Франк С. Живое знание. Берлин, 1923.
С. 201—264.



45

Франк Семен Людвигович (1877—1950) — религиозный философ, со#
циолог, публицист, критик. Библиографию (весьма устаревшую) его тру#
дов см. в кн.: Сборник памяти Семена Людвиговича Франка / Под ред.
прот. о. Василия Зеньковского. Мюнхен, 1954. С. 178—192.

Как литературный критик С. Франк менее известен, между тем ему
принадлежит книга статей «Пушкин как политический мыслитель»
(Белград, 1937), статьи «К характеристике Гёте» (Философия и жизнь.
СПб., 1910. С. 523—567), «Гёте и проблемы духовной культуры» (Путь.
Париж, 1932. № 35. С. 83—90), «О сущности художественного познания
(Гносеология Гёте)» (Русская мысль. 1910. № 8. С. 73—99), «Мистика
Райне Мария Рильке» (Путь. Париж, 1928. № 12. С. 47—75; № 13. С. 37—
52), «Рильке и Славянство» (Россия и Славянство. 1929. № 45. С. 3—4),
«Достоевский и кризис гуманизма» (Путь. Париж, 1931. № 27. С. 71—
78), «Памяти Льва Толстого» (Русская мысль. 1910. № 12. С. 139—150),
«Нравственное учение Л. Н. Толстого» (Франк С. Философия и жизнь.
СПб., 1910. С. 289—302), «Толстой и русская интеллигенция» (Там же.
С. 303—311), «Письма А. И. Эртеля» (Там же. С. 328—337), «Письма Тол#
стого» (Русская мысль. 1911. № 1. С. 210—214).

С. Франк выступил как рецензент брошюры Д. Дарского со схожим
названием: «Чудесные вымыслы. О космическом сознании в лирике Тют#
чева» (М., 1914; на титуле — 1913): Русская мысль. 1915. № 9. С. 2—3.

1 …по гениальному сравнению Платона, только мостки… — Соглас#
но Платону, поэт и поэзия призваны к описанию существующего, т. е. ис#
тинного (Ion. 534b), и творят образы истины из мифов, а не из разума
(Phaed. 61b). См.: Лосев А. Ф. История антчиной эстетики. Высокая клас#
сика. М., 1974. С. 64.

2 …невыразимое целое… — С. Франк в позднейшей книге «Непостижи#
мое. Онтологическое введение в философию религии» (1939; М., 1990)
применил эти космологические метафоры для разработки экзистенциали#
стской концепции религиозного опыта. При этом цитаты из Тютчева вы#
полняют в книге Франка аргументивную, а не просто иллюстративную
функцию: «Реальность в ее полноте <…> всегда шире “действительнос#
ти”. Вместе с поэтом мы можем сказать:

Как океан объемлет шар земной,
Земная жизнь кругом объята снами.

Континенты, твердая почва — это есть “действительность”; океан
же, со всех сторон объемлющий земной шар, это — “сны”, явления “субъ#
ективного порядка”, которые, однако, есть, принадлежат к реальности,
хотя и не входят в состав действительности» (Франк С. Л. Соч. М., 1990.
С. 259). Подробнее о понятии «реальности» в смысле С. Франка см.:
Франк С. Л. 1) Предмет знания. Об основах и пределах отвлеченного зна#
ния. Душа человека. Опыт введения в философскую психологию. СПб.,
1995; 2) Реальность и человек. СПб., 1997.

3 В формуле пантеизма… — Соображения Франка о пантеизме и Тют#
чеве контрастно перекликаются с выводами Ап. Григорьева: «Я сказал
уже, что некоторого рода пантеистическое созерцание подчиненное, тяго#
теет над отношением к природе великорусской, но это подчиненное созер#
цание и сообщает им при переходе в творчество их особенную красоту
и прелесть, дает 1) подметку тонких, почти неуловимых черт природы;



46

2) полнейшее, почти непосредственное слияние с нею и, наконец,
3) в Тютчеве, например, возводит их, эти отношения, до глубины фило#
софского созерцания, до одухотворения природы: “Не то, что мните вы,
природа, / Не слепок, не бездушный лик: / В ней есть душа, в ней есть сво#
бода, / В ней есть любовь, в ней есть язык”» (Григорьев Ап. Эстетика и кри#
тика. М., 1980. С. 128).

4 …подобному воззрениям Якоба Бёме и Шеллинга… — Специальное
внимание Тютчева к Якобу Бёме засвидетельствовано небольшим стихо#
творным переводом, сделанным по просьбе гр. Д. Н. Блудова (ЛН. 1, 178).
См.: С. П+в [П. П. Смирнов#Платонов]. Русские переводы Якоба Бёме //
Библиогр. записки. 1858. № 5. С. 130—137.

Отзывы Шеллинга о Тютчеве относятся лишь к 1829 г.: см. письма
Петра Киреевского брату Ивану Киреевскому от 12/24 сентября и 7/19 ок#
тября 1829, а также родным в Москву от октября 1929 // Русский архив,
1905. Кн. 2. № 5. С. 121 и 125; Московский вестник. 1830. Ч. 1. № 1.
С. 119. Тютчев передал Шеллингу только что изданные тетради лекций
«Введение в историю философии» Виктора Кузена (1792—1867), о чем
Шеллинг сообшил в письме автору, а позже написал к «Введению» пре#
дисловие (ЛН. 2, 92). В «Дневнике» «почтовой лошади» Александра Ива#
новича Тургенева (1784—1845; кличка придумана Тютчевым) в мюнхен#
ской записи от 31 июля 1832 г.: «Тютчев пришел ко мне, и мы проболтали
о Шеллинге и пр.; образованный русский, много читал и хорошо говорит.
<…> Мы с Шеллингом возвратились в город. <…> Шел<лингу> и мне хо#
телось отдохнуть, но у меня в 9 час<ов> был еще в виду другой вечер,
у Тютчева <…>» (ЛН. 2, 73). См. там же записи от 27 марта 1834 г.: «Был
у Шеллинга; он накануне читал речь в Акад<емии> наук, говорил о кон#
чине Шлейермахера, как в 1832 — о кончине Гёте» (С. 73; речь «На
смерть Гёте» Шеллинг произнес в Баварской Академии наук 28 марта
1832 г.); от 11 апреля 1834 г.: «<…> Гулял под аркадами с Тютчевым
и Шеллингом, разговаривая о безбожии Гегеля, о его оеuvres posthumes
(посмертных сочинениях <фр. > — Ред.); о бессмертии души (о котором
слышал в Берлине его публичную лекцию), о его антихристианстве,
в котором не сознавался, так как и его последователи <…>» (С. 78). См. ис#
точники прямого шеллингианского влияния на русских мыслителей чаа#
даевско#тютчевской эпохи (о знакомстве П. Чаадаева с Шеллингом в авгу#
сте 1825 г. в Карлсбаде: Бобров Е. Шеллинг и Чаадаев // Бобров Е.
Философия в России. Казань, 1901. Вып. 1. С. 1—17); Боткин В. П. Гер#
манская литература // Отечеств. записки. 1843. Т. 26. № 1—2. Отд. 7.
C. 1—4 (то же: Боткин В. П. Соч. СПб., 1891. С. 255—275; здесь частично
переведена, а частично пересказана статья Ф. Энгельса «Шеллинг и от#
кровение»); Велланский Д. Биологическое исследование природы в творя#
щем и творимом ее качестве, содержащее основные начертания всеобщей
физиологии. СПб., 1812; Гавриил, архим. (В. Н. Вознесенский). История
философии: В 6 частях. Казань, 1839. Ч. 4. Система отрешенного тожде#
ства Шеллинга; Галич А. История философских систем по иностранным
руководствам. СПб., 1819. Ч. 2. С. 256—299; Голубинский Ф. А. Лекции
по философии: В 4 выпусках. М., 1884. Вып. 3. С. 430; Вып. 4. С. 12; Да+
выдов И. И. Возможна ли у нас германская философия? // Москвитянин.
1841. Ч. 2. № 4. С. 385—401; Катков М. Н. 1) Вердер о Шеллинге // Оте#
чественные записки. 1841. Т. 16. С. 11—116; 2) Первая лекция Шеллинга



47

в Берлине 15 ноября 1841 г. // Отечественные записки. 1841. Т. 20. № 2.
Отд. 8. Смесь. С. 65—70; Кедров И. Опыт философии природы. СПб.,
1838. С. 8—41; Киреевский П. В. О Шеллинге // Московский вестник.
1830. № 1; Киреевский И. Речь Шеллинга // Собр. соч. / Ред. М. О. Гер#
шензон. Т. 1. С. 93—103; Мельгунов Н. А. Шеллинг. Из путевых запи#
сок // Отечественные записки. 1839. Т. 3. № 5. С. 112—128; Одоевский В. Ф.
Беседа с Шеллингом / Публ. М. И. Медового // Писатель и жизнь. М.,
1978. С. 176—177; Павлов Н. Философия трансцендентальная и нату#
ральная // Атеней. М., 1830. Ч. 1. С. 386—388; Сенковский О. И. Герман#
ская философия // Библиотека для чтения. СПб., 1835. Т. 9. Ч. 2. № 16.
С. 83—116; Снядецкий Я. Нечто о разных толках германской филосо#
фии // Вестник Европы. 1817. № 20. С. 255—260, 262; Я, лекция Шеллин#
говой философии // Сын Отечества и Северный архив. 1829. № 15; Пись#
мо читателя «Сына Отечества» П. Коврижкина… // Там же. 1830. № 9.

Эта тема в исследованиях историков эпохи: Дурылин С. Русские
писатели у Гёте в Веймаре // ЛН. 4—6; Гулыга А. В. В. Соловьев и Шел#
линг // Историко#философский ежегодник’1987. М., 1987. С. 266—271
(Здесь же статья В. Соловьева «Свобода и зло в философии Шеллинга»:
С. 271—278); Сахаров В. И. О бытовании шеллингианских идей в русской
литературе // Контекст#1977. М., 1978. С. 210—226. К. В. Пигарев сооб#
щал о хранящейся в мурановском архиве работе П. С. Попова «Тютчев
и Шеллинг» (Пигарев, 58; прим. 35). См. коллективную монографию:
Философия Шеллинга в России / Ред. В. Ф. Пустарнаков. СПб., 1998.
Наиболее полным и компетентным аналитическим обзором остается об#
ширная работа В. Н. Топорова «Заметки о поэзии Тютчева (Еще раз о свя#
зях с немецким романтизмом и шеллингианством)» (Тютчевский сбор#
ник. Таллинн, 1990. С. 32—107).

5 На лице Спинозы <…> высшее начало бытия. — См. работы Франка
о пантеизме Спинозы: «Основная идея философии Спинозы» (Путь. [Па#
риж,] 1933. № 37. С. 61—67), «Учение Синозы об атрибуциях» (Вопросы
философии и психологии. 1912. Кн. 114. С. 523—567). См. также: Соко+
лов В. В. К исторической характеристике пантеизма в западноевропей#
ской философии // Филос. науки. М., 1960. № 4.

Д. С. Мереж�овс�ий

Две�тайны�р$сс�ой�поэзии.�Не�расов�и�Тютчев
(1915)

Печатается по первопубликации отдельного издания: Пг., 1915.

Мережковский Дмитрий Сергеевич (1865—1941) — писатель, критик#
философ, исследователь мировой культуры, один из инициаторов движе#
ния «нового религиозного сознания», заметная фигура первой волны рус#
ской эмиграции. О трудах и днях Д. Мережковского см.: Д. С. Мережков#
ский: pro et contra / Сост., вступ. ст., комм., библ. А. Н. Николюкина.
СПб., 2001.

Яркая и неожиданная, хоть и отмеченная хроническим для автора
схематизмом и заранее заданной жесткой антитетикой, книга Мережков#



48

ского вызвала отклики: Б/п. (Бюллетень литературы и жизни. 1916. Т. 1.
Вып. 1); Никольский Ю. Мережковский#критик (Северные записки.
1915. № 4. С. 138—146); Переверзев В. Ф. (Современный мир. 1915. № 4.
С. 185—186); Эйхенбаум Б. Д. С. Мережковский#критик (Северные запис#
ки. 1915. № 4. С. 130—137). Еще ранее, в связи с публикацией лекции
Мережковского «Тайна Тютчева» (Русское слово. 1914. 21 февраля. С. 2—
3; 26 февраля. С. 2), с возражениями ему выступили В. Брюсов: «Разгад#
ка или ошибка. Несколько замечаний по поводу статьи Д. С. Мережков#
ского о Тютчеве» (Русская мысль, 1914. № 3. Отд. «В России и заграницей.
Обзоры и заметки». С. 10—19) и публицист под псевдонимом Терапевт
(Ампутация Тютчева // Новое время. 1914. 20 января). Г. Чулков в газет#
ном фельетоне (Кто виноват? // День. 1914. 7 января. № 6) связал усилен#
ную Мережковским тему философского отчаяния с декадентским разоча#
рованием и волной самоубийств среди молодежи. Особое мнение высказал
В. Розанов в нововременской рецензии («Не в новых ли днях критики?»,
1916) на книжку Д. С. Дарского «Чудесные вымыслы. О космическом со#
знании в лирике Тютчева» (М., 1915): «Впечатлительность нашей прессы
как#то причудлива, — и порой кажется, что эта пресса не имеет никакой
связи с серьезною литературою. Так, чудовищная параллель Мережков#
ского между Тютчевым и Некрасовым <…> остановила на себе всеобщее
внимание печати» (Розанов В. В. О писательстве и писателях // Роза#
нов В. В. Собр. соч. / Под общ. ред. А. Н. Николюкина. М., 1995. С. 623).
Позже в «Литературных записках» (1922. № 1. С 14) Мережковскому воз#
ражали Б. М. Эйхенбаум и Ю. Н. Никольский. Услышать их Мережков#
ский уже не мог: он пребывал в эмиграции.

Эссе Мережковского создало традицию сопоставительного анализа
творчества и идеологических приоритетов двух русских поэтов. Так, про#
тивопоставлял Тютчева Некрасову (в пользу последнего, как и положено
демократу) П. Ф. Якубович: Гриневич П. Ф. (П. Ф. Якубович). Очерки
русской поэзии. СПб., 1911. 2#е изд. С. 212. В статье Н. Н. Скатова ком#
ментируется выразительный эпизод, когда стихотворение Некрасова
«14 июня 1854 года» («Великих зрелищ, мировых судеб…»), напечатан#
ное в «Современнике» в 1854 г. без подписи, было опубликовано в «Новом
времени» в 1900 г. как тютчевское, хотя оно вошло уже в сборник Некра#
сова 1856 г. (Скатов Н. Н. Некрасов и Тютчев // Н. А. Некрасов и русская
литература. 1821—1971. М., 1971. С. 266—293; см. также: Скатов Н. Н.
Некрасов и продолжатели. Л., 1973 (гл. «Еще раз о двух тайнах русской
поэзии»); ср.: Брюсов В. Некрасов и Тютчев // Русский архив. 1900. № 2.
С. 313). Сюжет ‘Некрасов/Тютчев’ см. в работах: Гуковский Г. А. Некрасов
и Тютчев // Научный бюллетень Ленинградского ун#та. 1947. № 16—17.
С. 51—54; Корман Б. О. Лирика Некрасова. Воронеж, 1964. С. 304—315;
Королькова Н. В. Тютчев // История русской поэзии: В 2 т. Л., 1969. Т. 2.
С. 213—219; Дарвин М. Н. Некрасов и Тютчев в литературной жизни «Со#
временника» первой половины 1950#х гг. // Н. А. Некрасов и русская ли#
тература. Ярославль, 1977. Вып. 4.

О Некрасове как «редакторе» текстов Тютчева: Пигарев К. В. 1) Судьба
литературного наследства Ф. И. Тютчева // ЛН. 19—21, 373—374; 2) Сти#
хотворения Тютчева в «Библиотеке поэта» // Издание классической лите#
ратуры. Из опыта «Библиотеки поэта». М., 1963. С. 169—197.



49

1 Князь Гагарин <…> послал Пушкину стихи Тютчева. — См. при#
меч. 42 к статье И. С. Аксакова «Федор Иванович Тютчев», помещенной
в Антологии.

2 …возражает Тютчев. — Цитируется письмо кн. И. С. Гагарину из
Мюнхена от 7/19 июля 1836 г. (1980. 2, 10).

3 У Тургенева есть «Рассказ отца Алексея». — Впервые рассказ
И. С. Тургенева был опубликован в «Вестнике Европы» (1877. № 5).

4 «Чернота от тени» легла на него и окружила его «паническим
ужасом». — См. амбивалентное осмысление В. Н. Ильиным (1891—1974)
«панического начала»: это и «бодрящая радость свирепой природной сти#
хийной красоты и силы», и древний ужас перед неукротимостью вне#
шних сил дикого мира (Ильин В. Н. Паническое начало в произведениях
Толстого, 1960 // Ильин В. Н. Миросозерцание графа Льва Николаевича
Толстого. СПб., 2000. С. 221). Это «паническое начало» Ильин, в соответ#
ствии с неосимволистской традицией, называл также «дионисическим»:
Ильин В. Н. Толстой и древо жизни: Дионисическое начало в произведени#
ях Льва Толстого // Возрождение. Париж, 1961. № 117. С. 107—118. Текст
этой публикации почти целиком трансплантирован в цитируемую главу
книги В. Н. Ильина. Пан, который в стихотворении Тютчева «спокойно
дремлет» («Полдень» («Лениво дышит полдень мглистый…», 1920#е гг.),
проснулся в «Соррентинских заметках» В. Ходасевича: «Но диким ужа#
сом вселенной / Хохочет козлоногий бог» («Пан», 1925); ср.: «Оргийное
безумие в вине…» (1902) Ф. Сологуба).

5 «Двойное бытие»… — В поэзии Д. Мережковского, сплошь цитатно#
подражательной, тютчевская тема удвоения мира получила свое продол#
жение. См., в частности, стихотворение «Двойная бездна» (Мережков+
ский Д. С. Собр. соч.: В 4 т. М., 1990. С. 546; далее это издание маркируется
Мережковский — с указанием тома и страницы через запятую).

6 Вот почему христианство — религия действия. — Статья Мереж#
ковского должна быть прочитана в контексте тех идеологических усилий,
которыми круг Мережковских создавал движение так называемого ново#
го религиозного сознания. Процесс этот сопровождался ожесточенной
критикой «исторического христианства», дискредитировавшего себя, по
мнению адептов новой веры, уходом из мира или пассивностью в сфере
социально#религиозной. Поэтому, полагает автор статьи о Тютчеве, рус#
ский поэт, со своей созерцательностью, «нигилизмом» и «обломовщиной»,
не может быть союзником для энтузиастов нравственного ренессанса
ХХ века (на потребу таковой аргументации Мережковским изобретен
жуткий неологизм: «тютчевщина», — по окказиональному смыслу словеч#
ка это интеллектуальный вариант «обломовщины». Впрочем, А. И. Турге#
нев придумывал не лучшие: «кюстиновщина», «хомяковщина»). Мереж#
ковский представляет читателю Тютчева как больное бессознательное,
которое если и может быть сублимировано в некие формы социального
здоровья, то только при полном свете «дневной» культуры и в условиях
возврата к кардинальным ценностям христианской картины мира. Ха#
рактерна реакция Вяч. Иванова («О секте и догмате», 1914): «Есть разные
типы эстетической ереси; доселе жива, например, <…> ересь общественно#
го утилитаризма, нашедшая своего последнего, думаю, поборника на Ру#
си в лице Д. С. Мережковского. Но слишком это искусившийся человек,



50

чтобы легко верилось в здоровую искренность его демагогических выкли#
ков о сродстве тютчевщины с обломовщиною <…>» (Иванов Вячеслав.
Родное и Вселенское. М., 1994. С. 197).

7 Религия молчания <…> убийственнее всякой лжи. — См. тему
«Silentium»’a в стихотворении «Молчание», повитом, правда, не столько
тютчевскими, сколько фетовскими интонациями (Мережковский. 4, 525).

8 «Пошли Лазаря, чтобы он омочил конец перста своего в воде…» —
Лк 16: 24.

9 …«жало греха — смерть» — контаминация евангельских формул
«Смерть! Где твое жало?» (Ос 13: 14) и «жало в плоть» (2 Кор 12: 7). Фор#
мула эта включена в «Слово Иоанна Златоуста», его читают на пасхаль#
ной заутрени. Ср.: Мережковский Д. С. О мудром жале, 1926 // Русская
идея. В кругу писателей и мыслителей Русского Зарубежья: В 2 т. М.,
1994. Т. 2. С. 381—383 (в названии эссе цитируется строчка пушкинского
«Пророка», 1826: «И жало мудрыя змеи…»). Современник Пушкина,
Тютчева и Гоголя — основоположник европейского экзистенциализма
С. Кьеркегор издал в 1823 г. трактат «Жало в плоть»; в главке с таким же
названием его русский наследник затевает в 1939 г., через головы двух#
трех поколений, метафизическое прение с датским мыслителем: Шестов
Лев. Киркегард и экзистенциальная философия. М., 1992. С. 35—42. Во
фрагменте с заголовком «Жало смерти» (Шестов Лев. Соч.: В 2 т. М.,
1995. Т. 2. С. 246—248) Шестов требовательно вопрошает Творца о смыс#
ле Божьего возмездия и полемично соотносит речения Св. Писания:
«Смерть! Где твое жало? ад! Где твоя победа?» (Ос 13: 14; 1 Кор 15: 55)
и «Жало же смерти — грех, а сила греха — закон» (1 Кор 15: 56). В пове#
сти И. С. Тургенева «Клара Милич» (1882) герой, разделяющий авторское
неприятие «естественности» смертной доли, восклицает: «Да разве ты не
знаешь, что любовь сильнее смерти!.. Смерть! Смерть! Где жало твое?»
Ср.: Сологуб Ф. Жало смерти. М., 1904. Историю отечественной танатоло#
гии и библиографию вопроса см.: Исупов К. Г. 1) Русская философская
танатология // Вопросы философии. М., 1994. № 3. С. 106—114; 2) Рус#
ская философия смерти // Смерть как феномен культуры. Сб. статей.
Сыктывкар, 1994; Демичев А. Дискурсы смерти. СПб., 1997 (библ.).

См. продуктивную попытку сближения Кьеркегора и современни#
ков Тютчева на общей почве экзистенциальной тревоги: Бибихин В. В.
Гоголь и Кьеркегор // Мир Кьеркегора. М., 1994. См. название эссе
Г. Мейера («Жало в дух. Обморок веры живой (Место Тютчева в метафи#
зике российской литературы)», 1954), публикуемого в Антологии.

10 …люди съедят хлеб и будут заколдованы, отравлены. — Скорее все#
го, Мережковский припомнил опубликованную в «Весах» (1909. № 8)
сказочную новеллу Шарля ван Лерберга «Чудесные приключения принца
Цинтин и его слуги Сатурна», герои которой съели отравленный «хлеб
колдуньи» (ядовитый гриб, дарующий вековой сон) и удалились спать в
пещеру. Все они умерли, но сновидческие грезы их (развоплощенные на#
яву платоновские эйдосы!) получают права подлинной реальности. В этом
же номере продолжается публикация статьи В. В. Розанова «Магическая
страница у Гоголя», где демонизм и сатанизм раннего «Гоголя#колдуна»
трактуется в тех же мифологемах, в каких подает нам Мережковский сво#
его заколдованного «отравленным хлебом» Тютчева. О символике хлеба



51

см.: Максимов С. В. Культ хлеба и его похождения. СПб., 1873; Сум+
цов Н. Ф. Хлеб в обрядах и песнях. Харьков, 1885. О связи этого образно#
го ряда Мережковского с платоновским символом пещеры см. в примеч. 26
к данной статье.

11 Весь мир — даже не дьяволов, а ничей водевиль <…> рассыпается
черной пылью. — В выражении «дьяволов водевиль» герой Достоевского
протестует против идеи предустановленной гармонии и утверждает пози#
цию отрицания космодицеи.

12 «Надо преклониться перед безумием креста…» — Аксаков. 1997,
86. См. примеч. 14 к тексту Аксакова.

13 …дряхлые византийские эллины любят юных варваров, между про+
чим, и славян (тоже «славянофилы»)… — Окказиональное словоупотреб#
ление Мережковским словечка ‘варвар’ наводит на мысль о возможном
источнике. Так, Герцен осмыслял эту мифологему как особое качество
остроты и свежести восприятия мира молодым этносом. За чтением Ге#
родота Герцен примеряет характеристики диких германских племен за#
вершителя ионийской прозы к общинной психологии древних славян:
«Нам Геродот делает особую честь, говоря, что у нас глаза ящерицы» (Гер+
цен. V, 222); ср.: «Мы общинный быт, право на землю нашли, <…> как
наши руки <…>, когда мы нашли себя в первый раз, подумали о них. Так
дикое, но резкое начало личных прав лежало в непосредственности доис#
торической натур германских племен» (Герцен. XIV, 57). Свое положение
эмигранта#наблюдателя и непредвзятую оптику видения живой истории
Герцен также определял, не без иронии, как «варварские».

14 Эта сущность <…> «человекобог». — ‘Антихрист’ — навязчивая
тема апокалиптики Серебряного века и Д. Мережковского в особенности.
См. его статью «Крест и Пентаграмма» в сб. «Царство Антихриста»
(Мюнхен, 1922. С. 177—188). Историю образа см. во вступительной (Ису+
пов К. Г. Русский Антихрист: Сбывающаяся антиутопия) и заключитель#
ной (Гришин А. С. Миф об антихристе в русской истории и литературе
XIX—XX вв.) статьях в антологии: Антихрист. М., 1995. С. 5—34; 400—
414).

15 Все вообще славянофилы ненавидят Запад… — Д. Мережковский
сильно преувеличивает. Славянофилы Киреевские издавали журнал под
красноречивым названием «Европеец», а славянофил А. С. Хомяков на#
зывал Запад «страной святых чудес». Стоит вспомнить и о тютчевской
«ностальгии наоборот».

16 И другой стране смиренной… — Неточная цитация последней стро#
фы стихотворения А. С. Хомякова «Остров» («Остров пышный, остров
чудный…», 1836); см. примеч. 32 к тексту Аксакова.

17 «Верховная власть народа…» — См. комментарии к этой реплике
А. С. Хомякова (Хомяков А. С. ПСС. М., 1900. Т. 8. С. 200) у Бердяева:
Бердяев Н. А. А. С. Хомяков. М., 1912. С. 192—193).

18 В этой противоположности двух теократий, восточной и запад+
ной, заключается главная мысль Достоевского… — Разговоры о том, что
Запад превращает Церковь в Государство, а Восток стремится к воцерков#
лению государственной жизни, с предельным напряжением разворачива#
ются в келье Зосимы («Братья Карамазовы»); позже эта мировоззренче#
ская фабула определит основную проблематику историософии Серебряного



52

века (см.: Исупов К. Г. Серебряный век в поисках смысла истории // Ли#
тература и история (Исторический процесс в творческом сознании рус#
ских писателей и мыслителей XVIII—ХХ вв.). СПб., 2001. Вып. 3. С. 294—
358).

19 …современником правнуков. — См. уточненный перевод этого пись#
ма Э. Ф. Тютчевой из Москвы от 9 сентября 1855 г.: 1980, 172—174. Ком#
ментарии к цитируемому Д. С. Мережковским эпистолярному фрагменту
см. в статье Б. М. Эйхенбаума «Письма Тютчева» (1916) в настоящей Ан#
тологии.

20 Уже почти стариком он полюбил молодую девушку. — Речь идет
о Денисьевой Елене Александровне (1826—1864), гражданской жене Тют#
чева, которая родила ему троих детей, из которых выжил только один.
Е. А. Денисьева похоронена 7 августа 1864 г.; с этого момента письма
Тютчева преисполнены интонациями отчаяния (см.: 1980, 196—197,
199—201). См.: Чулков Г. И. Последняя любовь Тютчева (Е. А. Денисье#
ва). Л.; М., 1928. К моменту сближения с Денисьевой в 1850 г. Тютчеву
было 47 лет. Так что Мережковский мог иметь в виду другое лицо — Еле#
ну Карловну Богданову (1822—1900). См. о ней в примеч. 1 к статье
Р. В. Плетнева. О «последней любви» Тютчева рассказывает и В. В. Вейд#
ле в одноименной статье 1948 г. (см. Антологию).

21 …будущему автору «Коня Бледного», Ропшину… — Имеется в виду
Савинков Борис Викторович (1879—1925) — руководитель Боевой орга#
низации эсеров, писатель. Арестован в 1924 г.; по легенде — покончил
с собой, выбросившись из окна Лубянской тюрьмы; по другой легенде,
тюремщики помогли ему в этом. Псевдоним «В. Ропшин» придумала ему
З. Н. Гиппиус, выпустившая посмертную «Книгу стихов» Ропшина (Па#
риж, 1931). Книга «Конь Бледный» впервые вышла в 1909 г.; есть у него
и «Конь Вороной» (1923; не без влияния этих названий Р. Гуль выпустил
в 1930#х гг. автобиографический роман «Конь рыжий»). См. обширный
биографический очерк Д. А. Жукова «Борис Савинков и В. Ропшин. Тер#
рорист и писатель» в кн.: Савинков Б. В. (В. Ропшин). То, чего не было:
Роман, повести, рассказы, очерки, стихотворения. М., 1992. С. 3—119.

Тема апокалиптического «Коня Бледного» проходит через прозу,
поэзию, эссеистику и публицистику Мережковского. См. его статью «Конь
Бледный» в сборнике 1910 года «Больная Россия» (Л., 1991. С. 122—
137). Образ Всадника из «Откровения» прочно связан с «петербургским
текстом» в творчестве Мережковского (Мережковский Д. С. «Быть Петер#
бургу пусту…» // Речь. 1908. № 314. 21 дек./3 мая. С. 2. В позднейших
изданиях текст назывался «Зимние радуги»; см.: Мережковский Д. С. Ак#
рополь. М., 1991. С. 219—227) и во всей русской философско#литератур#
ной культуре Серебряного века: Иванов Е. П. Всадник. Нечто о городе Пе#
тербурге // Белые ночи. Петербургский альманах. СПб., 1907. С. 75—91;
см. сборник: Петербург и Москва. Сб. статей. СПб., 1918 — эссе В. Я. Кан#
торовича («Город надежд»), С. И. Ивановича (Португейса) («Два города»),
В. В. Гиппиуса («Сон в пустыне»). Подробнее см.: Минц З. Г. Три всадни#
ка // М. В. Ломоносов и русская культура. Тарту, 1968. С. 59—62; Моск#
ва—Петербург: pro et contra. Антология / Сост., вступ. статья, комм.,
библиогр. К. Г. Исупова. СПб., 2000.

22 …все для того же дела общественного, нужен был Тютчев автору
«Коня Бледного»… — Отметим, что и его коллеге, В. И. Ленину, публици#



53

стика Тютчева также понадобилась для сходных целей. Конспектируя
в 1915 г. статью немецкого профессора Ганса Юберсбергера «Россия
и панславизм», он отметил среди прочих источников: «Тютчев. В записке
“Россия и революция” (для Александра II) — “Чехия будет свободна, ког#
да Галиция будет русской” (“Русский архив”, 1873, с. 926 и след.)» (Ле+
нин В. И. ПСС. 5#е изд. Т. 28. С. 506; то же: В. И. Ленин о литературе и ис#
кусстве. М., 1960. С. 582).

23 «От ликующих, праздно болтающих…» — Цитируется стихотворе#
ние Н. А. Некрасова «Рыцарь на час», 1862.

24 …с лицом Азефа+провокатора… — Азеф Евно Фишелевич (1869—
1918) — тайный полицейский агент директора Департамента полиции
А. А. Лопухина (в течение 15 лет) и одновременно — руководитель Боевой
организации эсеров (в течение пяти лет). Разоблачен в 1909 г. В. Л. Бур#
цевым (см. Бурцев В. В погоне за провокаторами. М., 1989). См. книгу
Б. И. Николаевского (1887—1966) «История одного предателя» (М., 1991),
а также: Герасимов А. В. На лезвии с террористами. Париж, 1985. Харак#
теристику Азефа Б. Савинковым см.: Савинков Б. Избранное. М., 1990.
С. 270.

25 …«многое можно знать бессознательно» (Достоевский). — См.
«Дневник писателя» (1873. Гл. 5 — «Влас»). Вот фрагмент этого знамена#
тельного рассуждения: «Можно многое не сознавать, а лишь чувствовать.
Можно очень много знать бессознательно. <…> Говорят, русский народ
плохо знает Евангелие, не знает основных правил веры. Конечно, так, но
Христа он знает и носит его в сердце своем искони. В этом нет никакого
сомнения. Как возможно истинное представление Христа без учения о ве#
ре? Это другой вопрос. Но сердечное знание Христа и истинное представ#
ление о нем существует вполне. Оно передается из поколения в поколение
и слилось с сердцами людей. Может быть, единственная любовь народа
русского есть Христос, и он любит образ его по#своему, т. е. до страдания.
Названием же православного, т. е. истиннее всех исповедующего Христа,
он гордится более всего. Повторю: можно очень много знать бессознатель#
но» (Достоевский. XXI, 37—38). Эту формулу русского писателя пытался
истолковать его внимательный читатель, Г. Мейер: «Выходит, что во мне
живет мое внутреннее знающее и потому до ужаса за все ответственное
“я”, вдвинутое, как в футляр, в мою душевно#телесную оболочку, мало
что знающую и лишь смутно чувствующую и предчувствующую» (Мей+
ер Г. Свет в ночи… С. 90).

Бессознательная мотивация поведения героев Достоевского со времен
З. Фрейда (см.: Фрейд З. Достоевский и отцеубийство // Вопросы литера#
туры. 1990. № 8. С. 167—181; ср.: Чиж В. Достоевский как психопатолог.
М., 1885) стала объектом достоеведения (см.: Буланов А. М. «Ум» и «серд#
це» в русской классике. Соотношение рационального и эмоционального
в творчестве И. А. Гончарова, Ф. М. Достоевского, Л. Н. Толстого. Сара#
тов, 1992) и культурологии (Мильдон В. «Отцеубийство» как русский во#
прос // Вопросы философии. 1994. № 12; Попов О. Эдип русский // Идеи
в России: В 4 т. / Ред. А. де Лазари. Лодзь, 2001. Т. 4. С. 590—599.

26 И вот почему из подземной пещеры тютчевской Музы, Аэндорской
волшебницы… — Выше цитировалось стихотворение «Полдень» («Лениво
дышит полдень мглистый…», 1820#е гг.) с темой Пана в пещере, а затем



54

шла речь о «паническом ужасе». Мотив подземной пещеры Муз, в свою
очередь, воссоздает не только образ «грота нимф», но и, в сочетании с
хтонической символикой Аэндорской волшебницы, образ «пещеры Плато#
на» (Аэндорская волшебница вызвала по просьбе Саула, первого царя из#
раильского, тень Самуила; она выходит из земли <1 Царств 28: 13>; тень
предсказывает Саулу гибель его и сыновей его от филистимлян). Тютчев#
ская строка о Пане, который «в пещере нимф спокойно дремлет», стала
отмеченной — см.: Вяч. Иванов («Пан и Психея», 1904); М. Волошин
(«Грот нимф», 1907; много ранее была «Наяда», 1827, Е. Баратынского —
вольный перевод из А. Шенье); С. Булгаков (Карлейль и Лев Толстой //
Новый путь. 1904. № 12. С. 235). 31 июля / 12 августа 1870 г. Тютчев пи#
шет А. Ф. Аксаковой о «неминуемом осуществлении объединения Герма#
нии, этого пробуждения легендарного Фридриха Барбароссы, которого
мы увидим живьем выходящим из его пещеры» (1980. 2, 247). Прототип
этих мотивов — не только мифологический; здесь впору припомнить «пе#
щеру Платона».

«Пещера Платона» — символ из начала VII кн. «Государства», (VII.
514—520 и далее: Платон. Соч.: В 3 т. М., 1971. Т. 3/1. С. 321—323),
наследуемый русской культурой в составе сложной архаической семанти#
ки ‘пещеры’ и таких универсалий культуры, как ‘зеркало’, ‘свет’, ‘тень’,
‘огонь’, ‘сон’, ‘игра’ и тематических комплексов, типа ‘люди = куклы’,
‘мир = насмешка’, ‘жизнь = театр’. «Пещера Платона» становится расхо#
жим аргументом в моменты, когда возникает необходимость в указании
на неадекватность познавательных усилий человека, на ложный характер
картины мира и истории, на гносеологический иллюзионизм и реляти#
визм. Обаяние мифологемы Платона состоит в ее образной самоочевидно#
сти, не опровержимой приемами рационального знания, но доступной
для диалога с ней на языках поэтической теологии, нестрогого философ#
ствования и эстетизованной медитации. Если, по Чаадаеву, мыслитель —
это тот, кто выводит свой народ из «необъятной гробницы» исторического
сиротства на свет к открытому в будущее движению, то прежде следует
уяснить, что закон подчинения судьбе не связан со светоносным началом,
но есть нечто «тусклое, скрывающееся от солнечного света в подземных
сферах вашего социального существования» (Чаадаев П. Я. Статьи и пись#
ма. М., 1987. С. 142). У Герцена образы «катакомбной» судьбы русской
нации явлены в его рассуждениях об ослаблении чувства национального
самосознания. XIX век в прозе Достоевского дал миру впечатляющий об#
раз «подполья», обитатели которого не желают мириться с признанием
скользящих по ее стенам теней за свидетельства подлинной жизни. Борь#
ба против общих истин в пользу личного гносеологического каприза стало
в русском религиозном ренессансе источником экзистенциального опыта.
По Шестову, и Платон знал «подполье», оно и названо пещерой; с «подпо#
льем» Достоевского произошла платоновская пещерная метаморфоза:
явилась новая оптика зрения, и там, где все видели реальность, стали
видимы только тени и призраки (Шестов Лев. Преодоление самоочевид#
ностей // Современные записки. [Париж,] 1921. Т. 8). Для тех мыслителей,
чьим призванием в культурном диалоге века стало «эллинское» интониро#
вание своей голосовой партии, «пещера Платона» показалась недостаточ#
но архаичной. Философско#богословская диада ‘восхождение/нисхожде#
ние’, ставшая модной благодаря ее символистскому обоснованию в трудах



55

Вяч. Иванова, предполагала погружение в почвенную архаику мира и ми#
фа, чтобы подняться по сакральной оси «восходящего» богообщения к под#
линному мифотворению и созиданию жизненного мира. Мэтр символизма
связывает тему «пещера Платона» с метафизикой нисхождения / восхож#
дения. П. Флоренский, который не раз указывал на «пещеру Платона»
как на возможность символической гносеологии, знает и другую пеще#
ру — довременную Утробу, где рождаются первые вещи мира и возника#
ют прообразы живых покровов Вселенной. «Пещера Платона» поддержи#
вала особый тонус гносеологической тревоги за возможности разума. Она
окрашивалась в широкий спектр интонаций — от трагических до травес#
тийных. Н. Бердяеву образ Пана в пещере послужил для гностического
сближения науки и магии: «Великий Пан не мог окончательно покинуть
природу и погибнуть. Он был лишь временно закован и мстил тем, что
явился людям в обличье темных природных духов. Потом природа была
окончательно механизирована и предстала человеку в обличье мертвом и
бездушном. Пан еще глубже ушел в скрытые недра природы. <…> Когда
вернется великий Пан, и природа вновь оживет для христианского мира,
тогда неизбежно возродится и магия. Наука и техника переродятся в ма#
гию, будут познавать живую природу и вступят в практическое общение
с духами природы. Магия станет светлой» (Бердяев Н. А. Смысл творче#
ства, 1916 // Бердяев Н. А. Философия свободы. Смысл творчества. М.,
1989. С. 516—517). Тот же мотив: Бердяев Н. А. Смысл истории. М., 1990.
С. 89—90). Неоплатонику В. Эрну «пещера Платона» знаменует карди#
нальный этап в истории самосознания: «Свою “Пещеру” с действенностью
великого духовного фесмофора (законодателя. — К. И.) Платон высекал
в самосознании человечества. Пещера навсегда стала внутренней реаль#
ностью человеческого духа» (Эрн В. Ф. Верховное постижение Платона,
1917 // Эрн В. Ф. Соч. М., 1991. С. 477). Для двух собеседников Серебря#
ного века в «Переписке из двух углов» (1921) платоновский образ связал#
ся с темами грехопадения культуры, свободы от нее и невозможности
этой свободы: «Разучиться грамоте и изгнать Муз (говоря словами Плато#
на) — было бы только паллиативом: опять выступят письмена и их свит#
ки отобразят снова то же неизменное умоначертание прикованных к ска#
ле узников Платоновой пещеры» (Иванов Вячеслав. Родное и Вселенское.
М., 1994. С. 118). Философия Эроса также не обошлась без аргументив#
ных возможностей «пещеры Платона»: «Всякий “имманентизм” для Эро#
са невыносим и есть пребывание в пещере. Но эрос есть транс и постоянно
“пребывает в трансе”. И он успокаивается лишь тогда, когда трансценди#
рует всю иерархию ступеней бытия и ценностей <…>» (Вышеславцев Б. П.
Этика преображенного Эроса. Проблема Закона и Благодати (1931). М.,
1994. С. 112). Эстетика интуитивного мировосприятия призывает к выхо#
ду из «пещеры» рационализма под яркий свет повседневности: «Из бояз#
ни обманчивой “видимости”, фальшивого или мнимого “блуждающего
огня” эти мудрые рационалисты построили себе бетонный свод над головой
и создали себе таким образом гнетущую тьму» (Ильин И. А. Я вглядыва#
юсь в жизнь. Книга раздумий (главка 67. — Солнечный луч) // Ильин И. А.
Соч.: В 10 т. М., 1994. Т. 3. С. 212). См. также: Рославлев А. В пещере,
1905; Сологуб Ф. Я живу в темной пещере, 1902; Замятин Е. Пещера,
1922; Алданов М. Пещера, 1930#е гг.; Флоренский П. А. 1) На Маковце,
1913—1922 // Флоренский П. А. Соч.: В 2 т. М., 1990. Т. 2. С. 20; 2) «Не



56

восхищением непщева» // Богословский вестник. М., 1915. Т. 2. С. 528
(Флоренский П. А. Соч. М., 1995. Т. 2. С. 157; Т. 3/2 — по указ.); Хайдег+
гер М. Учение Платона об истине // Историко#философский ежегодник’86.
М., 1986. С. 274.

См. исследования: Тахо+Годи А. А. Художественно#символический
смысл трактата Порфирия «О пещере нимф» // Вопросы классической
филологии. М., 1976. Вып. 6. С. 3—24; текст воспроизведен целиком
в кн.: Лосев А. Ф. История античной эстетики. Последние века. М., 1988.
Кн. 1. С. 92—110; трактат Порфирия — Там же. М., 1988. Кн. 2. С. 383—
394; Топорков А. О творческом созерцании и эстетизме // Золотое руно.
1909. № 11/12; Топоров В. Н. Пещера // Мифы народов мира: В 2 т. М.,
1982. Т. 2. С. 311—312; Кривушин Л. Т. «Символ пещеры» у Платона:
миф или логос? // Универсум платоновской мысли: метафизика или недо#
сказанный миф? Материалы III#й Платоновской конференции 11 мая
1995 г. СПб., 1995. С. 56—58; Исупов К. Г. «Пещера Платона» в русской
традиции // Философская мысль в России: Традиция и современность
(Первый Российский Философский конгресс «Человек—философия—гу#
манизм»). СПб., 1997. С. 53—54; Ребер Б., Роша Ф., Ди Грегорио С. Вирту#
альный апокалипсис или повторное посещение Платоновой пещеры? //
Концепция виртуальных миров и научное познание. СПб., 2000. С. 213—
225.

27 Его послал Бог гнева и печали / Рабам земли напомнить о Хрис+
те. — Цитируется стихотворение Н. А. Некрасова «Пророк (Чернышев#
ский)», 1874. В журнальном варианте эта строфа не печаталась, а в изда#
нии под редакцией В. Е. Евгеньева#Максимова и К. И. Чуковского (Собр.
соч. М.; Л., 1930. С. 151) последняя строка читается так: «Царям земли
напомнить о себе». Ниже текста: «В избе лесника на 125 версте М. ж. д.,
ночь 8 августа».

28 «Ты, ты, мое земное Провиденье!» — Строка из стихотворения «Не
знаю я, коснется ль благодать…», 1873.

29 …любовь есть Бог… — парафраз на 1 Ин 4: 8 («Бог есть любовь»).
30 Если пасмурен день, если ночь не светла, / Если ветер осенний бу+

шует… — Цитируется стихотворение Н. А. Некрасова «Рыцарь на час»,
1862.

31 Достоевский в надгробной статье о Некрасове… — В «Дневнике пи#
сателя» за 1877 г. три раздела было посвящено Н. А. Некрасову: «Смерть
Некрасова. О том, что было сказано на его могиле»; «Пушкин, Лермонтов
и Некрасов»; «Свидетель в пользу Некрасова» (Ф. М. Достоевский об ис#
кусстве. М., 1973. С. 322—350). В первом фрагменте сказано: «Некрасов,
действительно, был в высшей степени своеобразен и, действительно, при#
ходил с “новым словом”. Был, например, в свое время поэт Тютчев, поэт
обширнее его и художественнее, и, однако, Тютчев никогда не займет та#
кого видного и памятного места в литературе нашей, какое бесспорно оста#
нется за Некрасовым. В этом смысле он, в ряду поэтов (т. е. приходивших
с “новым словом”), должен прямо стоять за Пушкиным и Лермонтовым»
(Там же. С. 335). См. в этой связи: Скатов Н. Н. Родина в поэтической
концепции Лермонтова, Тютчева, Некрасова (К проблеме реализма и на#
родности) // Проблемы реализма. Вологда, 1966.



57

32 «Поэзия, прости Господи, должна быть глуповата»… — Из письма
Пушкина П. А. Вяземскому (не позднее 24 мая 1826 г.) из Михайловского
в Москву: «Твои стихи к Мнимой Красавице (ах, извини, Счастливице)
слишком умны. — А поэзия, прости Господи, должна быть глуповата.
<…> Напиши мне что#нибудь, моя радость. Я без твоих писем глупею: это
нездорово, хоть я и поэт» (Пушкин. IX, 218). Стихотворение Вяземского
«К мнимой счастливице» опубликовано в «Северных цветах на 1826 год».
Блестящий анализ афоризма Пушкина см.: Ходасевич В. Ф. Глуповатость
поэзии (1927) // Ходасевич В. Ф. Колеблемый треножник. Избранное /
Сост. и подг. текста В. Г. Перельмутера; комм. Е. М. Беня; под общей ред.
Н. А. Богомолова. М., 1991. С. 191—196.

33 Ницше Ф. Соч.: В 2 т. М., 1990. Т. 2. С. 235. См. примеч. 2 к статье
Ю. И. Айхенвальда.

34 Русская поэзия больна, потому что больна Россия. — В 1901 г.
Д. С. Мережковский издал сборник публицистики «Больная Россия»;
с видоизмененной композицией он переиздан: Мережковский Д. С. Боль#
ная Россия. Л., 1991.

35 …«быть как солнце», по Бальмонту. — Напоминание о поэтическом
сборнике Константина Дмитриевича Бальмонта (1867—1942) «Будем
как солнце» (1902; на обложке — 1903). «Солнце» включено и в название
другой книги стихов: «Сонеты солнца, меда и луны» (1917; ср.: Н. С. Гу#
милев — «Солнце духа», 1918). «Миф — это дитя солнца», — сказано
в статье «О современном лиризме» (1909) завершителем золотого века
в рамках Серебряного (Анненский И. Книги отражений. М., 1979. С. 333).
О солярном мифе в творчестве А. Ремизова, В. Хлебникова, М. Горького,
Н. Клюева, В. Маяковского см.: Биллингтон Джеймс А. Икона и топор.
Опыт истолкования истории русской культуры. М., 2001. С. 603—604;
ср.: Корецкая И. В. О «солнечном цикле» Вяч. Иванова // Известия ОЛЯ
АН СССР. 1978. № 1. Не без влияния тютчевских интуиций ‘солнца’
В. Н. Ильин говорил: «Культура есть стояние перед вечностью и ответ
вечности, из которой человек вызван. Культура — словно гигантское рас#
тение, укорененное в матери#сырой земле и обращенное к вечному солн#
цу» (Ильин В. Н. Религия революции и гибель культуры. Париж, 1987.
С. 132; см. у него же образы солнца применительно к Н. А. Римскому#
Корсакову и Н. О. Лосскому: Ильин В. Н. Этюды о русской культуре.
СПб., 1997. С. 400, 408).

Б. М. Эйхенба�м

Письма�Тютчева
(1916)

Печатается по изданию: Эйхенбаум Б. Сквозь литературу. Л., 1924.
С. 50—61. Впервые: Русская мысль. 1916. Кн. 3. Отд. 3. С. 16—22.

Эйхенбаум Борис Михайлович (1886—1959) — литературовед, писатель
и критик. Пытался получить образование в Военно#медицинской акаде#
мии (1907), потом — на биологическом факультете школы П. Ф. Лесгафта,
в музыкальной школе Е. П. Рапгоф, но остановил свой выбор на историко#
филологическом факультете Петербургского университета, с которым ока#



58

зался связанным до конца жизни. Печатался с 1907 г. Вел в «Русской мол#
ве» обозрение иностранной литературы (1913—1914). В 1918—1919 гг. —
проф. Петербургского университета. С 1918 г. входил в круг формальной
школы в литературоведении, выпустил «Мелодику русского стиха»; клас#
сическим памятником школы стала его статья «Как сделана “Шинель”
Гоголя» (1919). Б. М. Эйхенбаум — один из крупнейших текстологов и
комментаторов мировой классики. Соч.: Сквозь литературу. Л., 1924;
Мой временник. Л., 1929; Маршрут в бессмертие. Жизнь и подвиги чух#
ломского дворянина и международного лексикографа Николая Петрови#
ча Макарова. М., 1933; Лев Толстой. М., 1928—1960. Кн. 1—3; Статьи о
Лермонтове. М.; Л., 1966; О поэзии. Л., 1969; О прозе. Л., 1969; О лите#
ратуре. Работы разных лет. М., 1987; См. о нем: Шкловский В. Тетива:
О несходстве сходного. М., 1970. С. 13—46.

Тютчев — предмет постоянных занятий Б. М. Эйхенбаума как истори#
ка литературы и стиховеда (см., в частности: Эйхенбаум Б. М. Мелодика
русского лирического стиха. Пг., 1922; то же: О поэзии. Л., 1969.
С. 395—408). В «Литературных записках» (1922. № 1. С. 14) Эйхенбаум
выступил (вместе с Ю. Н. Никольским) против статьи Мережковского
о Тютчеве. Отрицательным был и его отзыв о републикуемой брошюре
Д. Мережковского: Эйхенбаум Б. Мережковский — критик // Северные
записки. 1915. № 4. С. 130—138 (воспроизведено в антологии: Д. С. Ме#
режковский: pro et contra / Сост., вступ. ст., коммент., библиогр.
А. И. Николюкина. СПб., 2001. С. 322—330). В мае 1944 г. Эйхенбаум
прочел лекцию о Тютчеве в Саратовском университете.

Центральная тема статьи Б. М. Эйхенбаума — образы пространства
и времени как фундаментальных категорий картины мира. Косвенным
образом это эссе подготовило подлинный бум вокруг хронотопа в 1960—
1970#е гг., когда исследования художественного времени и пространства
образовали уже солидные библиографии. В общеэстетическом плане см.:
Гуревич А. Я. Категории средневековой культуры. М., 1972; Ритм, про#
странство и время в литературе и искусстве. Сб. статей. Л., 1974; Панке+
вич Г. Проблемы анализа пространственно#временной организации музы#
ки // Музыкальное искусство и наука. М., 1978. Вып. 3; Зубарева Н. Б. Об
эволюции пространственно#временных представлений в художественной
картине мира // Художественное творчество. Вопросы комплексного изу#
чения#1983. Л., 1983; Маргвелашвили Г. Т. Сюжетное время и время эк#
зистенции. Тбилиси, 1976; Тураева З. Я. Категория времени: время грам#
матическое и время художественное. М., 1979; Чередниченко В. И.
1) Художественная специфика временных отношений в литературном
произведении // Контекст#1987. М., 1988. С. 140—174; 2) Категория
мгновения в поэзии Фета // Проблемы развития русской лирической по#
эзии XVIII—XIX вв. М., 1982. С. 104—118; Аринина Л. М. Пространство
и время в поэтическом миросозерцании Ф. И. Тютчева // Вопросы роман#
тического метода и стиля. Сб. статей. Калинин, 1978. С. 38—48; Анисимо+
ва Р. В. Отражение категории времени как одного из элементов картины
мира // Текст как отображение картины мира. Сб. М., 1989. Вып. 341.
С. 66—71; Федоров Ф. П. Романтический художественный мир: простран#
ство и время. Рига, 1988. — 456 с.; Пространство и время в литературе.
Л., 1988; Чернейко Л. О. Способы представления времени и пространства
в художественном тексте // Филологические науки, 1994. № 2. С. 58—70;



59

Грехнев В. А. Время в композиции стихотворений Тютчева // Известия
ОЛЯ АН СССР. 1973. Т. 32. Вып. 6. С. 481—493; Бухштаб Б. Я. Стихи
Тютчева о времени // Русский романтизма: пространство и время. Дау#
гавпилс, 1991. С. 98—110; Квасова Л. В. Художественное время в разно#
язычных текстах (Тютчев — Шеллинг) // Речевое мышление и текст. М.,
1993; Логический анализ языка: языки пространств. М., 2000; Никити+
на И. П. Художественное пространство как предмет философско#эстети#
ческого анализа. Дисс. <…> докт. филос. наук. М., 2003.

1 Что за грустная страна <…> и как это мог великий поэт, создав+
ший Риги и Женевское озеро, подписать свое имя под такими плоскостя+
ми! — За этим неуклюжим эвфемизмом стоит, вероятно, образ Творца#
зиждителя.

2 Письмо Э. Ф. Тютчевой от 9 сентября (а не 8 сентября, как указано
у Б. Эйхенбаума) 1855 г. начинается размышлением о власти времени:
«Самое правильное, моя кисанька, это дать времени делать свое дело: оно
все унесет и все устроит, а потому лучше всего дозволить этому двигателю
увлекать себя, оказывая ему как можно меньше сопротивления» (1980. 2,
172).

Ал. Лаврец�ий

Взыс�$ющий�бла�одати
(Ф. И. Тютчев:�Поэт�и�поэзия)

(1918)

Печатается по первопубликации в сб.: Слово о культуре. М., 1918.
С. 61—79. См. отзыв И. Р. Эйгеса (Народное просвещение. 1918.
№ 84).

Ал. Лаврецкий (наст. имя и фамилия — Френкель Иосиф Моисеевич;
1893—1964) — литературовед, автор ранних эссе о Тютчеве и Тургеневе;
в 1927—1941 гг. — редактор раздела западноевропейских литератур в «Ли#
тературной энциклопедии» (автор статей: «Немецкая литература», «Гей#
не в России», «Лишние люди», «В. Г. Короленко» и др.); в 1921—1923#м —
литературный редактор журнала «Народное просвещение»; работал в ред#
коллегии академического издания «Литературное наследство»; публико#
вался в «Правде», «Известиях», «Литгазете», в журналах «Литературный
критик», «Советская книга», «Литература в школе», «Вопросы литерату#
ры». С 1946 г. — старший научный сотрудник ИМЛИ им. А. М. Горького
АН СССР. Исследователь#марксист творчества писателей#демократов
(книги о Белинском, Щедрине, Чернышевском). См. также статьи: «Тур#
генев и Тютчев» (в сб. Творческий путь Тургенева / Ред. Н. Л. Бродский.
Пг., 1923. С. 244—276), «Борьба за Лермонтова» (Творчество М. Ю. Лер#
монтова. Сб. М., 1964. С. 9—41).

1 Поразительно у марксиста «Ал. Лаврецкого» это толковище косми#
ческой ритмики у Тютчева как «томления его тяжелого трудового дня
индивидуальности, <…> остро чувствующей свои запросы и, не покладая
рук, стремящейся к их удовлетворению»! Несообразность этой трудотера#
пии подчеркнута заголовком статьи («Взыскующий благодати») — библе#



60

измом, по смыслу источника отсылающим к автономии Божьей Благодати
от трудовых усилий: «Благодать Его во мне не была тщетна, но я более
всех их потрудился; не я впрочем, а благодать Божия, которая со мною»
(1 Кор 15: 10). Освобожденная от смысла цитата из Нового Завета включе#
на в заглавие эссе с тем же автоматизмом талмудистского начетничества,
с каким она тут же дезавуируется трескотней литчиновника. Так склады#
валась в России, за несколько лет до кардинального удушения свободной
мысли, пустопорожняя фразеология, выставленная в патологической ри#
торике профессора Выбегалло из повестей «Понедельник начинается
в субботу» (1965) и «Сказка о Тройке» (1968) братьев Стругацких.

2 Ведь и он счел ее однажды «сфинксом без загадки». — Имеется в ви#
ду фрагмент Тютчева «Природа — сфинкс. И тем она верней…» (1869).

3 …«единое на потребу». — Лк 10: 42 (в Синодальном переводе: «а
одно только нужно»).

4 «Со всей душой, — писал он другу…» — Неточная цитация. Верно:
«И всей душой…» («При посылке Нового Завета», 1861: 1966. 1, 188). Об#
ращено к дочери поэта А. Ф. Тютчевой (в замужестве — Аксаковой).

Л. П. Гроссман

Тютчев�и�с$мер�и�династий
(1918)

Печатается по источнику: Гроссман Л. От Пушкина до Блока. Этю#
ды и портреты. М., 1926. С. 89—134. Впервые: Русская мысль,
1918. № 1—2. С. 63—88. Перепечатано в книгах Гроссмана: «Три
современника. Тютчев — Достоевский — Аполлон Григорьев» (М.,
1922. С. 5—37), «Мастера слова» (М., 1929. С. 89—134).

См. отзывы: Локс К. (Печать и революция, 1922. Кн. 7. С. 295—
296); Благой Д. (Новая книга по истории литературы // Печать и
революция, 1926. Кн. 2. С. 128—130); Тарасенков А. (Эпигон идеа#
лизма (Л. Гроссман) // Печать и революция. 1929. Кн. 12. С. 51).

Гроссман Леонид Петрович (1888—1965) — русский историк литера#
туры, текстолог, писатель и публицист. Воспитанник юридического фа#
культета Новороссийского университета (1911); публиковался с 1903 г.
Автор исследований о Лермонтове, Достоевском, Бакунине, Бальзаке,
Лескове, Сухово#Кобылине, Белинском, ряда биографических романов
и повестей.

1 Рядом со Сведенборгом в нем уживался Талейран. — Сюжет ‘Сведен#
борг/Тютчев’ развивает Б. М. Козырев (1905—1979) в исследовании «Пись#
ма о Тютчеве» (ЛН. 1, 79, 92).

2 Голос Клио всегда будил в нем Полигимнию. — Т. е. события исто#
рии побуждали Тютчева к гимнической (= одической, историософской
или политической) поэзии.

3 «Голова свежа, — замечает посетитель, — поговорили о литера+
туре, о Франции…» — Реплика И. Аксакова.

4 …Тютчев с восхищением отозвался о первом президенте третьей
республики… — Т. е. об Адольфе Тьере, главе исполнительной власти
с февраля 1871 г., а с сентября 1871 по 1873 г. — президенте Франции.



61

5 …сказанные Наполеоном Гёте:
— Политика — вот подлинный трагический рок наших дней. —

См. запись у И. П. Эккермана (март 1832): «Мы говорили об идее траги#
ческого рока у древних. — Подобная идея, — сказал Гёте, — уже не сооб#
разна с нашим мышлением, она устарела и противоречит нынешним ре#
лигиозным представлениям. Если современный поэт в основу своей пьесы
кладет такие идеи, они всегда выглядят несколько аффектированными.
Это костюм, давно вышедший из моды, который нам уже не к лицу, как
римская тога.

Мы, люди новейшего времени, скорее склонны повторять вслед за
Наполеоном: политика и есть рок. Поостережемся, однако, вместе с на#
шими современными литераторами говорить, что политика — это поэзия,
или хотя бы подходящая тема для поэта» (Эккерман И. П. Разговоры
с Гёте в последние годы его жизни / Пер. с нем. Н. Ман. М., 1981. С. 443).
В передаче Эккермана, Гёте говорил о Наполеоне — «квинтэссенция чело#
вечества» (С. 175), а также: «Наполеон явил нам пример, сколь опасно
подняться в сферу абсолютного и все принести в жертву осуществления
своей идеи» (С. 350). Гёте считал Наполеона демонической натурой, при
этом «демоническое» понималось автором «Фауста» как проявление лич#
ности «только в безусловно позитивной деятельной силе» (С. 412); Мефи#
стофель в этом, гётевском, смысле не демоничен. Мимоходом Гёте сооб#
щил Эккерману, что «Вертер» (1774) был в библиотеке Наполеона.

6 …«вещий волхв в предчувствии борьбы» произнес на Поклонной
горе свое фатальное заклятие. — Цитируется третья строфа стихотворе#
ния «Наполеон», 1850 (1957, 157).

7 …морской министр везет в Константинополь ультиматум петер+
бургского кабинета… — 5 декабря 1867 г. была опубликована дипломати#
ческая переписка русского правительства по восточному вопросу, в кото#
рой шла речь о том, что Россия отказывается от гарантий целостности
Турецкой империи. По этому поводу см. стихотворение Тютчева «По про#
чтении депеш…» (1867).

8 …там, вокруг Седана… — См. примеч. 13 к тексту Аксакова. Пора#
жение Наполеона III под Седаном на юге Франции означало падение Вто#
рой империи и провозглашение во Франции республики. Историки отме#
чают, что если со стороны Пруссии война начиналась как справедливая,
то с сентября она стала захватнической по характеру; со стороны же
Франции война стала оборонительной. Цитируемое ниже стихотворение
Тютчева «Два единства», 1870 («Из переполненной Господним гневом ча#
ши / Кровь льется через край, и Запад тонет в ней…») связано с этими со#
бытиями.

9 «…Красный и спасет нас в первую очередь». — Неточная цитата из
письма Э. Ф. Тютчевой от 24 февраля / 8 марта 1854 г. (1980. 2, 148).

10 Так эволюционировал этот ученик Жозефа де Местра. — Жозеф де
Мэстр (1753—1821) — французский политический мыслитель и публи#
цист, в 1803—1817 гг. жил в Петербурге.

Комментарии к сюжету ‘де Местр / Тютчев’ см.: Пигарев, 127—128;
Степанов М. (А. Шебунин). Жозеф де Местр в России // ЛН. 29—30; Мар+
кович А. Жозеф де Местр и Сент#Бёв в письмах к Р. Стурдзе#Эдлинг // ЛН.
33—34, 431; Мильчина В. А. Тютчев и французская литература // Извес#



62

тия ОЛЯ АН СССР. Серия литературы и языка. М., 1986. Т. XLV. Вып. 4.
С. 338—340. См. также: Савина А. Н. Жозеф де Местр. Очерк его полити#
ческих идей // Вестник Европы. 1900. Т. 1. Кн. 1. С. 715—745; Полякова
Н. В. Ж. де Местр и политическая философия русского консерватизма
второй половины XIX в. (М. Н. Катков, Ф. И. Тютчев). Автореф. <…>
канд. филос. наук. СПб., 1996.

Карл Пфеффель писал в тексте, условно именуемом «Заметка о Тютче#
ве»: «Когда в 1922 году Тютчев уехал из России, русские умы все еще на#
ходились под влиянием теократических идей, пущенных в ход Жозефом
де Местром, а также под влиянием мистицизма, которому предавался
Александр I. Разумеется, образованный юноша не избежал этих влияний
и на всю жизнь сохранил их отпечаток» * (ЛН. 2, 33). В том же духе
К. Пфеффель писал Э. Ф. Тютчевой 31 июля / 12 августа 1873 г. (ЛН. 2,
427). Еще ранее, в письме ей же от 15/27 июня 1849 г. он говорил сестре:
«Ваш муж может составить себе общеевропейскую известность в качестве
политического писателя, — это зависит только от него самого. “Revue de
Deux Mondes” сравнивает его с Жозефом де Местром, что совсем неплохо
для начала» (ЛН. 2, 232; по мнению публикаторов, К. Пфеффель имел
в виду статью Эжена Форкада в «Revue de Deux Mondes», 1849. 14 juin,
p. 1055 <ЛН. 2, 233>). В глазах Пфеффеля «Записка» Тютчева подтверж#
дает точку зрения де Местра, заявленную в книге последнего «О папе»
(ЛН. 1, 238, 251, 508).

23 октября / 4 ноября 1874 г. кн. И. С. Гагарин пишет Александре
Николаевне Бахметевой (урожд. Ховриной; 1823—1901), жене предводите#
ля дворянства Дмитровского уезда П. В. Бахметева: «Если бы в Мюнхене
мне сказали, что Тютчев будет в петербургских салонах исполнять роль не#
коего православного графа де Местра, что он станет ревнителем восточной
церкви, славянофилом и приверженцем русификации, я был бы поражен.
Правда, если бы мне в то время сказали, что впоследствии я сделаюсь като#
ликом, священником и иезуитом, я удивился бы не меньше» (ЛН. 2, 45).

11 …ранний единомышленник Меттерниха… — Меттерних+Виннебург
Клеменс (1773—1859) — князь, министр иностранных дел и фактический
глава австрийского правительства (1809—1821), канцлер (1821—1848);
противник объединения Германии, стремился помешать укреплению по#
зиций России в Европе. Во время Венского конгресса 1814—1815 гг. он
подписал секретное соглашение с Великобританией и Францией против
России и Пруссии. Один из инициаторов Священного союза. Конец влас#
ти Меттерниха положила революция 1848—1849 гг. Своего рода агентом
и проводником интересов Меттерниха был в России государственный канц#
лер (с 1845), вице#канцлер (1780—1862), граф Карл Васильевич Нессель#
роде, к которому обращено стихотворение «Нет, карлик мой! трус беспри#
мерный!..» (1850; 1966. 2, 122).

* Я особенно настаиваю на этом обстоятельстве. В Тютчеве резко обозна#
чились две стороны: скептицизм, вольтерьянство и вместе с тем рели#
гиозность, чтобы не сказать мистицизм. Эта вторая сторона проявля#
лась в нем внезапно (подобно взрыву, если можно так выразиться) под
влиянием великих политических и социальных потрясений, свидете#
лями которых мы были в 1830, 1848, 1870 и 1871 гг. В эти моменты
он являл собой вдохновенного пророка. — Примеч. К. Пфеффеля.



63

12 …революция выступила страшной мстительной Девой,
Которая в мир чуть заметной приходит, а вскоре
Грозно идет по земле, в небеса головой упираясь. —

Цитируется Илиада, IV, 443—444. Дева — Распря#Эрида, дочь Но#
чи, внучка Хаоса, ставшая причиной соперничества Геры, Афины и Аф#
родиты в Троянской войне, когда на свадьбе Пелея и Фетиды она бросила
яблоко с надписью «Прекраснейшей» (яблоко раздора). В переводе
Н. И. Гнедича (1829): «Несытая бешенством Распря <…> / Малая в самом
начале, она пресмыкается; после / В небо уходит главой, а стопами по
долу ступает». В переводе В. В. Вересаева (1949): «Малая в самом начале
она, но потом головою / В небо уходит, ногами же низом, землею шага#
ет». У Л. Гроссмана или собственный перевод, или осуществленное с фран#
цузского переложение Н. И. Минского (1896; М., 1935). За справку о Го#
мере благодарим В. Ивлева.

13 Карбонарии (от ит. carbonaro — ‘угольщик’) — члены тайного по#
литического общества на юге Италии начала XIX в., боровшиеся за не#
зависимость Италии от Наполеона I Бонапарта. Историю движения см.:
Сидоренко Е. Итальянские угольщики начала XIX века. СПб., 1913; Ко+
вальская М. И. Итальянские карбонарии. М., 1977.

…пока при Миссолонги пал Байрон. — В середине июля 1823 г.
классик английского романтизма, поэт, лорд Джордж Ноэл Гордон Бай+
рон (1788—1824) покинул Италию и отправился, как и Чайльд Гарольд,
герой его одноименной поэмы (печаталась с 1812 г.), в Грецию, чтобы по#
мочь грекам в борьбе за независимость против турков. В декабре 1823 г.
он — в г. Миссолунги, где ему было поручено командование отрядом.
Больной лихорадкой, Байрон не согласился на отъезд и погиб (в соответ#
ствии с творимым им личным жизненным мифом), как говорят, на бое#
вом посту.

14 …мятежный вождь Риэго был удавлен… — Цитируется эпиграмма
Пушкина на графа М. С. Воронцова «Сказали раз царю, что наконец…»
(1825; Пушкин. 2, 57), связанная с басаргинской версией обыгранного
в тексте эпизода: государь, получивший от Шатобриана известие об арес#
те Риего, сказал, обращаясь к генералам: «Господа, я вас поздравляю,
Риэго схвачен». «Все ответили молчанием и потупили глаза, один только
Воронцов воскликнул: “Какая счастливая новость, государь”. Эта выход#
ка была так неуместна и так не согласовалась с прежней его репутацией,
что ответом этим он много потерял тогда в общем мнении» (Басаргин Н. В.
Воспоминания, рассказы, статьи. Иркутск, 1988. С. 71).

Дон Рафаэль де Риего+и+Нуньес (1785—1823) — испанский револю#
ционер, возглавил восстание 1 января 1820 г., чем положено было начало
Испанской революции 1820—1823 гг. Была восстановлена (март 1820)
конституция 1812 г., образовано конституционное правительство модера#
тос (умеренных). В августе 1822 г. власть перешла к лидеру партии эксаль#
татос (левых либералов) Риего. 7 апреля 1823 г. по решению Священного
союза в Испанию вторглась французская армия; 30 сентября конституци#
онное правительство капитулировало; 1 сентября король Фердинанд VII
восстановил абсолютистский режим. Риего казнен в Мадриде с подавле#
нием революции. Герцен сближал движение соратников Риего и итальян#
ских карбонариев с восстанием декабристов (Герцен. VI, 216). Проводил



64

такую аналогию и М. А. Бакунин (Бакунин М. А. Философия, социоло#
гия, политика. М., 1989. С. 187). Сами декабристы, в частности Н. И. Тур#
генев, весьма внимательно следили за событиями в Испании (см.: Архив
братьев Тургеневых. Пг., 1921. Вып. 5. С. 227). См. в «Записках» А. В. Под#
жио: «Вероломный Фердинанд ломает конституцию, которую Александр I
первый и признал в 12#м году — и вызывает то огромное движение, кото#
рое великий Риего запечатлел своею кровью и бессмертием!» (Под+
жио А. В. Записки, письма. Иркутск, 1989. С. 126). См. также письмо
В. И. Штейнгеля на имя Николая I: Мемуары декабристов. Северное об#
щество. М., 1981. С. 249; ср.: Греч Н. И. Записки о моей жизни. М., 1990.
С. 281.

15 Он не c Каннингом, страдающим за оскорбленную Испанию… —
Лорд Джордж Каннинг+Стратфорд (1770—1827) — английский министр
иностранных дел в 1807—1809 и 1822—1827 гг. С апреля по август 1827 —
премьер#министр; проводил внешнюю политику невмешательства, что со#
действовало созданию устойчивого равновесия политических приоритетов
в Европе.

16 …Сильвио Пеллико томился в моравских темницах… — Пеллико да
Салуццо Сильвио (1789—1854) — итальянский писатель, журналист, кар#
бонарий. Автор записок «Мои темницы» (1832; рус. пер.: М., 1901), тра#
гедии «Франческа да Римини» и иных вещей. В 1820 г. приговорен
к смертной казни, замененной заточением, где он провел 15 лет. Освобож#
ден в 1830 г., отошел от политической деятельности, был библиотекарем.
Сочинения Пеллико были весьма популярны в России, особенно — «Об
обязанностях человека» (СПб., 1886). Известно деловое письмо С. Пелли#
ко Тютчеву от 20 февраля 1839 г. (ЛН. 1, 571).

17 …как раз во время Веронского конгресса, где Шатобриан призывал
священные дружины к подавлению испанской вольницы. — Шатобриан
Франсуа Рене, де (1768—1848) — французский писатель#аристократ, ре#
лигиозный мыслитель. Автор вольнодумного сочинения «Исторический,
политический и нравственный опыт о революциях» (1797) и книги «Ге#
ний христианства» (1802), в состав которой вошли повести «Атала, или
Любовь двух дикарей» и «Рене, или Следствия страстей». Автор памфле#
та «О Бонапарте» (1814) и «Замогильных записок» (опубл. 1848—1850).
На Веронском конгрессе (1814—1815) маркиз Шатобриан был представи#
телем Франции. Оценка Шатобрианом личности Наполеона сказалась на
тютчевском цикле «Наполеон» (ЛН. 2, 238).

18 …бросает свою головню в костер Гуса… — Л. Гроссман с иронией
напоминает Тютчеву его стихотворение «Гус на костре» (1966. 2, 220).
Ниже цитируется текст «14 декабря 1825 г.» («О, жертвы мысли безрас#
судной…»), 1926.

19 …легендарный Лафайет… — Лафайет Мари Жан Поль (1757—
1834) — участник борьбы американцев за независимость, позднее либе#
рально#монархический деятель во Франции в 1789 и 1830 гг. Знакомясь
с многотомным изданием «Воспоминания, переписка и рукописи генера#
ла Лафайета», Герцен записал: «Лафайет слишком честный человек,
чтоб быть великим» (Герцен. XXI, 297).

20 …молодой журналист Тьер… — См. запись А. В. Никитенко от 30 мая
1873 г.: Никиненко А. В. Дневник: В 3 т. М., 1955. Т. 3. С. 284. В эти дни



65

Тютчев послал Никитенко стихи «Бывают роковые дни…» с припиской:
«Друг мой, когда я вас увижу? Мне страшно тяжело и грустно» (1966. 1,
433).

Тьер Луи Адольф (1797—1877) — французский политический дея#
тель и историк, депутат Учредительного (1848) и Законодательного
(1849—1851) собраний. В 1871 г. руководил подавлением Парижской
коммуны.

21 …на его смертном одре. — Э. Ф. Тютчева писала 23 июля / 4 августа
1844 г. брату К. Пфеффелю из Виши: «Тютчев познакомился с Тьером и в
восторге от него» (ЛН. 2, 209). См. высказывания Тютчева о Тьере в запи#
си П. А. Вяземского от 1 октября 1844 г.: «Тютчев очень хорошо судит
Тьера и вовсе не признает в нем государственного человека. “Так же, как
при реставрации, — говорил он, — были канатные плясуны века Людови#
ка XV, так же Тьер является канатным плясуном Империи. Он все живет
завтрашним днем битвы при Ватерлоо”» (Вяземский П. А. Записные
книжки (1813—1848). М., 1992. С. 231—232; реплика Тютчева дана
по#французски). Тьер в год знакомства с Тютчевым отошел от государ#
ственных дел, оставаясь лидером монархической оппозиции Гизо в парла#
менте, и занят был своей фундаментальной «Историей Консульства и Им#
перии» (V. 1—20. Paris, 1845—1861). Тьер был знаком со статьей Тютчева
«Россия и Революция».

22 Образ Карла Великого был особенно дорог Тютчеву. — См. перевод
Тютчева трагедии В. Гюго «Эрнани» (первое издание — март 1830 г.). Ци#
тируемое ниже: «Великий Карл, прости…», 1830 («Эрнани». IV, 2) — мо#
нолог Карлоса перед гробницей Карла Великого (742—814), императора
Священной империи.

23 …трагически разыграл «на обломках империи Карла Великого паро+
дию на империю Великого Карла». — Великий Карл — граф Карл Васи#
льевич Нессельроде (1780—1862), государственный канцлер (с 1845), выра#
жавший австрофильскую политику Меттерниха на Востоке (см. эпиграмму
Тютчева «Нет, карлик мой…», 1850: 1966. 2, 122). В «Дневнике» А. Ф. Тют#
чевой, в записи от 16 декабря 1854 г., отразилось отношение поэта к ре#
альной дипломатической стратегии своего непосредственного начальства:
«Дело в том, что официальные круги, составляющие правительство, силь#
но тяготятся войной. Война расстраивает их привычки к комфорту и раз#
влечениям. Для них честь, политические интересы России — пустые сло#
ва, не имеющие ни смысла, ни цены, ради которых смешно пожертвовать
покоем и материальным благосостоянием. <…> Нет, Россия в их глазах
дойная корова, и они толкают императора на унизительные поступки,
убеждая его, что он единственная помеха миру (boutefeu), столь желанно#
му в Европе. Если им верить, с Нессельроде во главе, можно поистине
думать, что призвание России быть — обществом страхования благососто#
яния Европы. На императора, по#видимому, действуют эти речи <…>»
(Тютчев, 172). По комментарию В. В. Кожинова, «Нессельроде играл, по#
видимому, сознательно предательскую роль и, в частности, подготовил ту
катастрофическую ситуацию 1854 г., когда Россия неожиданно оказа#
лась, как писал Тютчев, “одна против всей враждебной Европы”» (Тют+
чев Ф. И. Стихотворения / Сост., вступ. статья и примеч. В. В. Кожинова.
М., 1986. С. 277). Характерна острота Тютчева, переданная П. А. Вязем#



66

ским: «Тютчев говорит, что Нессельроде напоминает ему египетских бо#
гов, которые скрывались в овощи: “Чувствуется, что внутри скрывается
бог, но не видно ничего, кроме овоща”» (Вяземский П. А. Записные книж#
ки (1813—1848). М., 1992. С. 200; реплика Тютчева дана по#французски).

24 «Церковь! — восклицает Карлейль, — какое слово! Оно богаче Гол+
конды и сокровищ целого мира». — Выражение из книги английского
моралиста и историка Томаса Карлейля (1795—1881) «Французская ре#
волюция. История», 1837 (М., 1991. С. 12). Голконда — государство, су#
ществовавшее в Индии, на Декане, в XVI—XVII вв., славилось ткацкими
и другими ремеслами, а также добычей алмазов. Голконда упомянута
также в трактате «Прошлое и настоящее» (Карлейль Т. Прошлое и насто#
ящее. М., 1994. С. 255).

25 …борьба двух стихий: искусства и революции. — Л. Гроссман обыг#
рывает название брошюры Рихарда Вагнера (1813—1883) — немецкого
композитора и мыслителя — «Искусство и революция» (Цюрих, 1849;
рус. пер. 1918), которая появилась после встречи с Михаилом Александ#
ровичем Бакуниным (1849), участия в Дрезденском восстании, после раз#
грома которого Вагнер был объявлен государственным преступником
и заочно осужден. Спасаясь, Вагнер уезжает в Веймар к Ф. Листу, затем
в Париж, потом в Швейцарию и оседает в Цюрихе.

Упомянуты произведения Р. Вагнера: оперы «Летучий Голландец»
(1841), «Парсифаль» (1882), тетралогия «Кольцо Нибелунгов» («Золото
Рейна», «Валькирия», «Зигфрид», «Гибель богов», 1854—1874). Под
«мистерией о Назареянине», возможно, имеется в виду «Трапеза апосто#
лов» (для мужского хора и оркестра), 1843.

26 …свидетельствует его биограф. — И. С. Аксаков.
27 …какое сильное впечатление произвела на него уже незадолго до

смерти «Философия бессознательного» Гартмана… — Труд немецкого
философа Эдуарда Гартмана (1842—1906) «Философия бессознательно#
го» вышел на немецком языке в 1869 г. и к 1923 г. выдержал двенадцать
изданий. В России переводчиком#перелагателем книги стал А. А. Козлов
(1831—1901): «Философия бессознательного Э. Ф. Гартмана» («Сущность
мирового процесса, или Философия бессознательного»). М., 1873. Т. 1;
М., 1875. Т. 2. См.: Аскольдов С. А. Алексей Александрович Козлов. СПб.,
1997. С. 61—62.

28 …поразил Погодина <…> от Паскаля до Адиссона. — Запись в днев#
нике М. П. Погодина за 1820 г.: «Ходил в деревню к Ф. И. Тютчеву, раз#
говаривал с ним о немецкой, русской, французской литературе, о рели#
гии, о Моисее, о божественности Иисуса Христа, об авторах, писавших об
этом: Виланде <…>, Лессинге, Шиллере, Аддисоне, Паскале, Руссо. <…>
Еще разговаривали о бедности нашей в писателях. Что у нас есть? Какие
книги имеем мы от наших богословов, философов, математиков, физи#
ков, химиков, медиков? О препятствиях у нас к просвещению. — Тютчев
прекрасный молодой человек!» (ЛН. 2, 10).

29 …политического джобертианства… — Джоберти Винченцо (1801—
1852) — итальянский философ, католический теолог, священник, автор
трактатов «Теория сверхъестественного» (1838), «Введение в изучение
философии» (1838—1840), «О философских заблуждениях Антонио Роз#



67

мини» (1841), «Протология» (вышел в 1857). В молодости примыкал
к революционной организации Мадзини, потом отошел к праволибераль#
ному крылу национально#освободительного движения. См. докторскую
диссертацию В. Ф. Эрна (1882—1912) «Философия Джоберти» (М., 1916)
и его публикации: «Смысл онтологизма Джоберти в связи с проблемами
современной философии» (опубл. 1916), «Основная мысль второй филосо#
фии Джоберти» (опубл. 1916): Эрн В. Ф. Соч. М., 1991. С. 401—462.

30 …под несомненным впечатлением «Петербургских вечеров». —
О связях де Местра с Тютчевым см. выше, примеч. 10 к настоящей статье.
Сюжет ‘Чаадаев / де Местр’ прослежен множеством людей, писавших
о «басманном отшельнике» (см., в частности: Петр Чаадаев: pro et contra.
Антология / СПб., 1998, по указ.).

31 …он по преданию был обласкан самим Гёте… — Относительно этой
легенды Д. Д. Благой еще в 1928 г. писал: «Мы имеем два разноречивых
свидетельства: первое — сообщение Н. В. Гербеля (Русские поэты в биогра#
фиях и образцах. СПб., 1888. С. 293), впоследствии повторенное В. Я. Брю#
совым и П. В. Быковым, что Тютчев знал Гёте и был им “oбласкан”, вто#
рое — следующие строки из неизданного письма дочери поэта, Дарьи
Федоровны, к сестре ее Екатерине Федоровне, от 9 сентября 1873 г.: “Кло#
тильда мне пишет, что все письма Мальтица были сожжены, и она не по#
мнит, был ли папа лично знаком с Гёте, умершим в [18]22 году в Веймаре,
где папа не был”». И далее: «Очень вероятно, что приводимая Генрихом
Гейне в рецензии на “Немецкую литературу” В. Менцеля острота одного
иностранца насчет Гёте принадлежит Тютчеву. Тон остроты весьма напо#
минает известные образцы “Тютчевианы”». «Очень метко сравнил, — пи#
шет Гейне, — один остроумный иностранец нашего Гёте со старым атама#
ном разбойников, который отказался от своего ремесла, ведет жизнь
честного обывателя среди почтенных лиц маленького провинциального
городка, старается исполнять до мельчайших подробностей все фактиче#
ские добродетели и бывает охвачен тягостным смущением всякий раз,
когда случайно встретит какого#нибудь беспутного парня из калабрий#
ских лесов, которому было бы приятно возобновить с ним старые товари#
щеские отношения» (Гейне Генрих. ПСС. СПб.: Изд. Маркса, 1904. Т. IV.
С. 462); см. также: Урания, 88—89).

Названы имена 1) баронессы Клотильды фон Мальтиц (урожд. гра#
фини Ботмер; 1809—1882) — сестры первой жены Тютчева, Элеоноры
Ботмер; 2) барона Аполлония Петровича фон Мальтица (1795—1870) —
русского посланника в Гааге и поверенного в делах в Мюнхене (сменил
Тютчева в 1837 г. на посту первого секретаря русской миссии), немецкого
поэта. Тютчев посвятил Мальтицу стихотворение «Nous avons pu tous
deux fatiguеs du voyage…», 1838 (1966. 241, 412; перевод М. П. Кудинова:
«Устали мы в пути и оба на мгновенье…»); Мальтиц, в свою очередь, пере#
водил стихи Тютчева на немецкий язык; 3) Вольфганга Менцеля (1798—
1873) — немецкого писателя и критика, автора «Немецкой истории»,
1827 (рус. пер. 1837—1838), подвергшегося после шельмования им писа#
телей «Молодой Германии» заслуженным нападкам со стороны Л. Бёрне
(Менцель#французоед. М., 1938), Г. Гейне (О доносчике // Гейне Г. ПСС:
В 12 т. М.; Л., 1949. Т. 8) и В. Г. Белинского (Менцель, критик Гёте // Бе#
линский В. Г. ПСС: В 15 т. М., 1953. Т. 3). См. также: Дурылин С. Русские
писатели у Гёте в Веймаре // ЛН. 4—6; Жирмунский В. М. Гёте в русской



68

литературе. Л., 1937; Лежнев А. Тютчев, Гёте, Пушкин. Отрывок из спо#
ра // Лежнев А. Разговор в сердцах. М., 1930. С. 93—101; Осповат А. Л.
1) Тургенев и Шеллинг // Вопросы философии. 1988. № 7; 2) Из материа#
лов для биографии Тютчева // Известия ОЛЯ АН СССР. М., 1986. Т. 45.
№ 4.

32 «Надо или склонить колени…» — См.: ЛН. 2, 37.
33 …когда, по слову Гейне, светлые храмы искусства и благородные

дворцы здесь в отважном изобилии возникали из духа великого художни+
ка Кленце. — «Когда мы начинаем рассматривать творения нового вре#
мени, высящиеся рядом со старыми, то кажется, с головы нашей сняли
тяжелый парик и сердце освободилось от стальных оков. Я имею в виду
радостные, художественные храмы и благородные дворы, в дерзком изо#
билии возникающие из духа великого мастера — Кленце» (Гейне Г. Путе#
шествие от Мюнхена до Генуи (1829) // Гейне Г. Стихотворения. Поэмы.
Проза. М., 1974. С. 627; впервые опубл. в «Современнике» (1859) в пер.
М. Михайлова).

Кленце Лео, фон (1784—1864) — немецкий зодчий, определивший
своими творениями архитектурный облик Мюнхена.

34 …жена Жуковского… — Елизавета Рейтерн (1821—1856) — дочь его
друга, немецкого художника Гергардта Рейтерна (1794—1865), замужем
за В. А. Жуковским с 1841 г.; от этого брака родились дочь Александра
(1842—1899) и сын Павел (1845—1912).

35 …Тютчев перевел знаменитую гётевскую песнь Миньоны. — Тют#
чев стоит в длинном ряду переводчиков песни Миньоны из романа Гёте
«Ученические годы Вильгельма Мейстера», 1795—1796 (Ч. 3. Гл. 1) —
«Ты знаешь край, где мирт и лавр растет…», 1851 (1966, 133).

Относительно упомянутого в сноске М. Н. Каткова следует сказать,
что С. М. Сухотин в своих «Памятных тетрадях» (Русский архив. 1894.
Кн. 1. № 1. С. 422; ср.: Мещерский В. П. Мои воспоминания. СПб., 1898.
Ч. 2. С. 48) и Е. М. Феоктистов в своей книге «Воспоминания. За кулиса#
ми политики и литературы. 1846—1896» (Л., 1929. С. 124) свидетель#
ствуют о расположении Тютчева к Каткову Михаилу Никифоровичу
(1818/1817—1887) — публицисту и общественному деятелю, редактору
«Московских ведомостей» (с 1850) и «Русского вестника» (с 1856).

36 …и как ужасно вечное восстание Робеспьера на Аполлона. — 7 мая
(18 флореаля) Робеспьером декретом Конвента был введен государствен#
ный религиозный культ взамен культа Богини Разума. И все же культ
Верховного Существа не выполнил предполагавшейся для него роли «по#
зитивной религии» и прекратил свое существование с падением якобин#
ской диктатуры в июне 1794 г.

37 Каким же образом этот идеолог контрреволюции, напоминающий
Казота… — Возможно, имеется в виду «Пророчество Казота» (впервые
опубл. 1806; рус. пер.: Вестник Европы. 1806. № 19). Казот Жак (Cazot#
te; 1719—1792) — французский писатель#мистик, близкий ко двору Людо#
вика XVI, оппонент просветительских инициатив Вольтера; автор романа
«Влюбленный дьявол» (1772; рус. пер.: Северные записки. 1915. № 10—
12); казнен как роялист#заговорщик. В 1845 г. Ж. де Нерваль публикует
эссе «Жак Казот» в качестве предисловия к роману. См.: Нерваль Ж. де.
Мистические фрагменты. СПб., 2001. С. 226—280. По реплике коммента#



69

торов «Дневника писателя» Ф. М. Достоевского за 1877 г.: «В 1806 г. в
первом томе “Избранных и изданных посмертно сочинений” Ж.#Ф. Лагар#
па (1739—1803) был опубликован рассказ о том, как в его присутствии
французкий писатель Жак Казот <…> известный своим мистицизмом и
принадлежавший к секте мартинистов, в начале 1788 г., во время ожив#
ленного застолья (вероятно, в доме герцога Наверне), когда зашел разго#
вор о великом обновлении, которое принесет обществу революция, пред#
сказал обществу участь ряда присутствовавших в период якобинского
террора (Кондорсе, Шамфора, Бальи, Мальзерба и др.), гибель королевско#
го дома и то, что король будет последним осужденным, к кому допустят
священника. Достоверность рассказа Лагарпа не могла не казаться со#
мнительной хотя бы уже в силу исключительности сообщенного факта;
когда же в 1817 г. был опубликован постскриптум Лагарпа, где говори#
лось, что вопрос о достоверности этого пророчества не слишком важен,
потому что истинно необычайными и чудесными были сами события
Французской революции, многие стали относиться к “Пророчеству Казо#
та” как к несомненной мистификации. Тем не менее оно оставалось попу#
лярным и мнократно перепечатывалось. Высказывались суждения и о
том, что в основе своей рассказ Лагарпа правдив. Так, Луи Фугье заме#
чал: “Трудно поверить, чтоб вся эта история выдумана Лагарпом. <…>
Можно допустить, что Казот, человек наблюдательный и умный, привык#
ший следить за событиями настоящего, чтобы вывести из них события
будущего, однажды, когда он был возбужден сарказмами скептических
остроумцев, которые его окружали, возвестил им авторитетным тоном
о катастрофе, которая должна была тогда ему казаться весьма вероятной.
В своих произведениях он неожиданно оказался более точным, чем сам
это думал и, особенно, чем сам этого хотел” (Figuier L. Histoire du
merveilleux dans les temps modernes. Paris, 1860. T. 4. P. 136—137). Чуж#
дый мистике Ипполит Тэн, включив “Пророчество Казота” в первый том
своего известного труда “Происхождение современной Франции”, <…>
отмечал, что “заранее и само того не ведая, каждое поколение носит в себе
свое будущее и свою историю; ему можно было бы предсказать свою
участь задолго до исхода событий” (Тэн И. Происхождение общественного
строя современной Франции. СПб., 1880. С. 552). См. также: Некоторые
любопытные приключения и сны из древних и новых времен. М., 1829.
С. 222—236; < …> Жирмунский В. М., Сегал Н. А. У истоков европейского
романтизма // Уолпол Г. Замок Оранто. Казот Ж. Влюбленный дьявол.
Бэкфорд У. Войтек. Л., 1967. С. 263—264» (Достоевский. 25, 461—462).
«Пророчество Казота» стало источником стихотворения М. Ю. Лермонто#
ва «На буйном пиршестве задумчив он сидел…» (1839; в редакторcкой
публикации в «Современнике» (1865. Т. 65. № 10. Отд. 1. С. 189) — под
названием «Казот»; см. Лермонтовская Энциклопедия / Гл. ред. В. А. Ма#
нуйлов. М., 1981. С. 329), эксплуатировался в беллетристике («Черная
женщина» (1834) Н. Греча). М. Волошин в статье «Пророки и мстители.
Предвестия великой революции» (Перевал. 1906. № 2) приводит текст
«Пророчества Казота» и комментирует его (Волошин М. Лики творчества.
Л., 1988. С. 198—205).

38 …восклицания Гамлета: «Король — паяц, укравший диадему»? —
Гамлет. III, 3.



70

39 Перед нами все еще видение Езекииля: поле покрыто сплошь сухи+
ми костями. — «Была на мне рука Господа, и Господь вывел меня духом
и поставил меня среди поля, и оно было полно костей, и обвел меня кру#
гом около них, и вот весьма много их на поверхности поля, и вот они
весьма сухи» (Иез 37: 1—2).

40 …Отрадно спать, отрадней камнем быть! — Этот фрагмент, слиш#
ком похожий в переводе Тютчева на эпитафию («Молчи, прошу, не смей
меня будить…», 1855), Микельанджело сочинил в ответ «на стихи Строц#
ци, навеянные знаменитым изваянием Ночи на саркофаге Юлиана Меди#
чи во Флоренции. Восхищенный гениальным творением Микельанджело,
Строцци писал, что стоит лишь разбудить Ночь, как она заговорит»
(1966. 1, 407).

41 …застигнуты в пути «ночью Рима»… — Тютчевская аллюзия («Ци#
церон», не позднее 1830) на слова Цицерона в диалоге «Брут, или Диалог
о знаменитых ораторах», XCVI, 330): «Скорблю, что я, вступивши в жиз#
ни, как бы в дорогу, с некоторым опозданием, погрузился в эту ночь рес#
публики» (1966. 2, 349).

42 …шаткое здание политической современности. — Здесь Л. Грос#
сман противоречит сам себе: у Тютчева есть вполне осознанная и вполне
романтическая эстетика истории, т. е. зрелищно#драматическое пережи#
вание прошлого. См. вступительную статью к Антологии, а также: Ису+
пов К. Г. Философия и эстетика истории Тютчева // Проблемы романтиз#
ма. Тверь, 1990. С. 109—120.

43 …с глобусом и циркулем в руках… — Урания, муза астрономии, одна
из девяти рожденных Мнемозиной от Зевса в Пиэрии у Олимпа.

44 …дрезденских баррикад… — Видимо, имеется в виду фреска Микель+
анджело Буонаротти (1475—1546) в Сикстинской капелле «Страшный
суд» (1436—1441); упомянута Третья («Героическая») симфония Людвига
ван Бетховена (1770—1827). Немецкий композитор и драматург, фило#
соф Рихард Вагнер (1813—1883) участвовал в Дрезденском восстании
1889 г., после чего, с поражением революции, бежал в Швейцарию, где
написал основные теоретические работы: «Искусство и революция» (1849;
рус. пер. 1918), «Художественное произведение будущего» (1849; рус.
пер. — Русская музыкальная газета. 1897. № 13; 1898. № 1, 3, 10), «Опе#
ра и драма» (1852; рус. пер. 1906). См.: Друскин М. С. Вагнер // Музы#
кальная энциклопедия: В 6 т. М., 1973. Т. 1. Стлб. 636—647).

45 А эта, за ней <…> — лорд Гренвиль. — Грэнвилль Антон, сын лор#
да#президента совета графа Джорджа Грэнвилля, чрезвычайного посла
Англии на коронации Александра II.

Князь Эстергази — не князь, но граф Эстергази+Галанта Георг
(1809—1856), секретарь австрийского посольства в Петербурге в 1844—
1845 гг., посланник в Карлсруэ в 1846—1847 гг., приятель Тютчева.

Принц де Линь — Линь Шарль#Жозеф (1735—1814) — принц; бель#
гийский политический деятель и писатель.

46 Подумать только: Иван Грозный и старуха Разумовская! — Из
письма Э. Ф. Тютчевой от 9 сентября 1856 г. (1980. 2, 180). Разумовская
Мария Григорьевна (урожд. княжна Вяземская; 1772—1865) — графиня;
в первом браке за кн. А. И. Голицыным, во втором (с 1902) за генерал#
майором Львом Кирилловичем Разумовским (1757—1818).



71

47 Он прозревал конечные сроки исторических путей. — Отточенную
формулировку провидческий дар Тютчева получил в книге В. В. Кожи#
нова: «Уже в тридцатых годах Тютчев, с поистине гениальной прозорли#
востью, можно прямо сказать — пророчески, — понял, что впереди — не#
избежная схватка с Западом. Когда Крымская война началась, Тютчев
писал (1 и 23 ноября 1853 г.) Эрнестине Федоровне: “Я был, кажется, од#
ним из самых первых, видевших приближение и рост этого страшного
кризиса…” И уточнил в письме от 18 августа того же года: “Более пятна#
дцати лет я постепенно предвидел эту страшную катастрофу”. <…> Тют#
чев в данном отношении вообще был единственным (он говорил о себе:
“Я задыхаюсь от своего собственного ясновидения”)» (Кожинов, 239—
240). См.: «Бедный отец в отчаянии, ему выпала роль Кассандры этой
войны. Своим ясным и тонким умом он предвидит все бедствия, которые
являются последствием нашей глупости, и имеет огорчение видеть, как
его предвидения сбываются» (Тютчев, 145). Косвенно вера в возможность
объективного прогноза связалась в бытовом поведении Тютчева с увлече#
нием спиритическим столоверчением (Тютчев, 128, 135). Правда, у В. Хо#
дасевича и В. Плетнева на этот счет было другое мнение; см. комментарий
к их статьям. В Антологии помещено эссе Г. В. Флоровского, название
которого акцентирует профетический контекст: «Исторические прозре#
ния Тютчева». Ср.: Новикова Т. В. «Магическое провидение»: Тютчев
и Пастернак // Скафтымовские чтения. Саратов, 1993. С. 34—48.

Ю. Н. Тынянов

Вопрос�о�Тютчеве
(1923)

Печатается по изданию: Ю. Н. Тынянов. Поэтика. История литера#
туры. Кино / Подг. издания Е. А. Тоддес, А. П. Чудаков, М. О. Чу#
дакова. М., 1977. С. 38—51. Впервые: Печать и революция. 1923.
№ 3. С. 24—30. То же: Тынянов Ю. Архаисты и новаторы. Л.,
1929. С. 367—385.

Тынянов Юрий Николаевич (1894—1943) — один из крупнейших фило#
логов ХХ в., писатель, переводчик, автор киносценариев. Из семьи врачей.
Закончил историко#филологический факультет Петроградского универ#
ситета (1918), в пушкинском семинаре С. А. Венгерова изучал творчество
В. К. Кюхельбекера, итогом чего стала архивная публикация двухтомни#
ка сочинений поэта (Л., 1939). В 1918—1921 гг. служил переводчиком
в Коминтерне, в 1921—1930 работал в Российском институте истории ис#
кусств. Первая книга — «Гоголь и Достоевский (К теории пародии)», 1921.
Ведущий теоретик школы формального метода. Автор романов о Пушки#
не, Кюхельбекере, Грибоедове, новелл на материале русской истории.
Соч.: Проблема стихотворного языка (Л., 1924; М., 1965); Пушкин и его
современники (М., 1968); Поэтика. История литературы. Кино (М., 1977);
Литературный факт (М., 1993). См. о нем: Эйхенбаум Б. М. Творчество
Ю. Тынянова (1941) // Эйхенбаум Б. М. О прозе. О поэзии. Л., 1986.
С. 180—223; Юрий Тынянов. Писатель и ученый. Воспоминания, раз#
мышления, встречи. М., 1966 (серия «Жизнь замечательных людей»);



72

Воспоминания о Тынянове. Портреты и встречи. М., 1983; Шкловский В.
Тетива: О несходстве сходного. М., 1970. С. 157—184. С 1984 г. в Риге
выходит «Тыняновский сборник» с материалами «Тыняновских чтений»
(опубликовано шесть выпусков).

Тютчеву Тынянов посвятил несколько исследований, среди них: Тют#
чев и Гейне // Книга и революция, 1922. № 1 (16). С. 13—16; Молодой
Тютчев (Неизданные стихи) // ТС. 48—62 (в cоавторстве с Б. В. Томашев#
ским); Пушкин и Тютчев // Поэтика. Сб. статей. Временник отдела сло#
весных искусств. Л., 1926. С. 107—126.

Ниже использованы некоторые библиографические данные из коммен#
тариев к републикуемой статье (Указ. соч. С. 410—414).

1 …и «великий незнакомец». — Имеются в виду статья Д. С. Мереж#
ковского «Две тайны русской поэзии. Некрасов и Тютчев» (1915; см.
в Антологии) и эссе А. И. Т[инякова] «Великий незнакомец» (Северные
записки. 1913. № 1. С. 86—105).

2 См.: Дарский Д. С. Чудесные вымыслы. О космическом сознании
в лирике Тютчева. М., 1914 (ср. с републикуемой в Антологии статьей
С. Л. Франка).

3 …не только во сне, но и в безумии (Тик, Шубарт, Кернер и др.)… —
О теме безумия в связи с культурой романтизма и в тютчевском смысле
см. комментарий к эссе И. Коневского (Ореуса).

4 «Послание Горация к Меценату» — поэма А. Тидге, которую упоми#
нает Тынянов: Urania. In Gedicht in 6 Gesangen (1801). Cм.: A. Tiedg’s
Werke / Hrsg. von A. G. Eberhard. 3 Aufl. Bd. I. Halle, 1832 (прим. соста#
вителей источника). К. Пигарев добавляет к списку повлиявших на «Ура#
нию» Тютчева источников стихи Н. М. Карамзина («Поэзия»), М. Н. Му#
равьева («Храм Марсов»), Ф. Шиллера («Художники») (1966. 2, 329).

5 См.: Киреевский И. В. Обозрение российской словесности на
1829 г. // Киреевский И. В. Критика и эстетика. М., 1979. С. 66.

6 …(слова Пушкина о Баратынском). — У Пушкина был замысел ста#
тьи о поэме Е. А. Баратынского «Бал».

7 Ulands gesammelte Werke. Stuggart, 1892. Bd. 1. S. 57.
8 См.: Kerner J. Sa�mtliche poetische Werke / Hrsg. von J. Gaismaier.

Leipzig, 1905. Bd. I. S. 232.
Уланд Людвиг (1787—1862) — немецкий поэт#романтик швабской

школы, исследователь литературы.
Кернер Юстиус (1786—1862) — немецкий поэт#романтик швабской

школы, врач по профессии.
9 Избранные стихотворения Тютчева / Ред., биогр. и примеч. Г. Чул#

кова. М.; Пг., 1923. См. отзыв В. Ф. Переверзева (Печать и революция.
1923. № 7. С. 271—272).

10 Цитируемые «Поминки» (1850 — нач. 1851) Тютчева являются пе#
реводом хоровой песни Ф. Шиллера «Das Siegesfet» («Победное праздне#
ство»), текст которого приведен выше (1966. 2, 363).

11 См.: Сумцов Н. Ф. А. С. Пушкин и Ф. И. Тютчев. Харьков, 1900. —
119 с.; Брандт Р. Ф. Материалы для исследования «Федор Иванович Тют#



73

чев и его поэзия» // Известия Отделения русского языка и словесности
Императорской Академии наук. 1911. Т. 16. Кн. 3. С. 31—33.

12 «Слогом чистым…» — Цитируется стихотворение Н. М. Карамзина
«Послание к женщинам» (1795) (Карамзин Н. М. Полное собрание сти#
хотворений. М.; Л., 1966. С. 170).

13 «Плоды древес сияют златом…» — Цитируется поэма Н. М. Карам#
зина «Дарования» (1796) (Карамзин Н. М. Полное собрание стихотворе#
ний. М.; Л., 1966. С. 216).

14 Найдя на Западе форму фрагмента… — Фридрих Шлегель (1772—
1829) — признанный классик романтической философии поэзии и мастер
фрагмента, говорил в своих «Фрагментах» (1798): «Фрагмент, подобно
небольшому произведению искусства, должен обособляться от окружа#
ющего мира и быть как бы вещью в себе — как еж». В другом месте и в
другом смысле: «Многие сочинения древних ныне стали фрагментами.
Многие сочинения новых писателей были фрагментами уже при своем
возникновении» (История эстетики. Памятники мировой эстетической
мысли: В 5 т. М., 1967. Т. III. С. 254). Об истории и поэтике фрагмента
см. Лейбов Р. «Лирический фрагмент» Тютчева. Жанр и контекст. Тарту,
2000.

Л. И. Львов

Памяти�Тютчева
(1923)

Печатается по первоисточнику: Русская мысль. 1923. № 6/8.
С. 322—329.

Львов Лоллий Иванович (1888—1968) — поэт, переводчик, историк
литературы, критик#журналист. Воспитанник историко#филологического
факультета Московского университета (1915), был оставлен при кафедре
истории России. В эмиграции с 1920 г. (Франция, с 1946 г. — в Мюнхе#
не). Автор пяти поэтических книг, антологии «Сто лет смерти Пушкина»
(1937; см. рецензию Н. Кульман: Современные записки. [Париж,] 1937.
Т. 65). Во время войны бывал в России в качестве переводчика. Соч.: Ве#
нок. Париж, 1938; Отъезд в Венесуэлу. Париж, 1939; Флоренция. Мюн#
хен, 1957; Царица Евдокия Лукьянова из рода Стрешневых. Мюнхен,
1958. См. о нем: Крейд, 146—147.

1 Биограф Тютчева… — И. С. Аксаков.
2 …Россия действительно в дыму… — Л. Львов напоминает о реакции

Тютчева на роман И. С. Тургенева «Дым», т. е. на эпиграммы «И дым
Отечества нам сладок и приятен» (Голос. 1867. № 170. 22 июня) и «Дым»
(Отеч. записки. 1867. № 5. Кн. 1. Отд. 1. С. 181—182). Ср. «Вот наша
жизнь <…> — Не светлый дым, блестящий при луне, / А эта тень, бегу#
щая от дыма…» По поводу тютчевских образов дыма см. комментарии
к статье Г. Мейера.

3 Итак, от Пушкина до Достоевского… — Среди множества попыток
осмыслить имена Тютчева и Достоевского в едином типологическом ряду,



74

обращает особое внимание эпистолярная реплика отца П. А. Флоренского
(1935): «Хаос Тютчева залегает глубже человеческого — и вообще, и ин#
дивидуального — различения добра и зла. Он порождает индивидуальное
бытие, и он же его уничтожает. Для индивидуума уничтожение есть стра#
дание и зло. В общем же строе мира, т. е. вне человеческой жизни, это ни
добро, ни зло… Без уничтожения жизни не было бы, как не было бы ее
и без рождения… И когда хаос не считается с понятиями человеческими,
то это не потому, что он нарушает их “назло”, что он борется с ними
и противопоставляет им отрицание, а потому что их, так сказать, не заме#
чает. Тютчев не говорит и не думает, что хаос стремится поставить вместо
человеческих норм и понятий о добре им обратные; он просто попирает
их, подчиняя человека другому, высшему, хотя часто и болезненному для
нас закону. Этот высший закон мы способны воспринимать как красоту
мира, как “златотканный покров”, и радость жизни, и полноту жизни,
оправдание жизни — приобщении к этой красоте, в постоянном восприя#
тии и сознании ее… Достоевский, хотя и не везде и не всегда, видит в хао#
се не корень жизни, а извращение жизни, перестановку добра и зла, то
есть человеческую же направленность. Сейчас не важно, прав Достоев#
ский или нет. Важно лишь то, что он и Тютчев говорят о разном: в то вре#
мя как Тютчев выходит за пределы человечности, в природу, Достоевский
остается в пределах первой и говорит не об основе природы, а об основе
человека. Когда же он возвышается до тютчевского мироощущения, осно#
ву природы называет Землею; “жизнь полюбить прежде ее смысла” — это
уже довольно близко к Тютчеву» (Флоренский П. А. Письма с Дальнего
Востока и с Соловков <Флоренский П. А. Собр. соч. М., 1998. Т. 4.
С. 181>). Суждение отца Павла Флоренского напоминает о временах сим#
волистских осмыслений диады ‘Тютчев/Достоевский’ в рамках единой
славянофильской парадигмы. Так, в газетной статье «Два лада русской
души» (1916) Вяч. Иванов писал: «Среди первых славянофилов был
и поэт Тютчев, человек чисто трагического типа. Это его природа полага#
ла между ним и его эпическими единоверцами какую#то “недоступную
черту”, и доселе лишь как бы поневоле и с оговорками его принимают
в расчет, произнося приговоры над славянофильством. Однако его учас#
тие в движении было не только многознаменательно само по себе, но
и предуготовляло тот коренной сдвиг в славянофильстве, который отме#
чен именем Достоевского. Достоевский сделал славянофильство трагиче#
ским, и столь велик был этот переворот, что само имя старой секты было
отметено прочь <…>

Удрученный ношей крестной,
Всю тебя, земля родная,
В рабском виде царь Небесный
Исходил, благословляя…

Эти слова Тютчева особенно понял Достоевский. Эпическому славя#
нофильству они должны были звучать глуше. Но в них вздохнула вся тос#
кующая о Невидимом Граде трагическая Русь» (Иванов Вячеслав. Родное
и Вселенское. М., 1994. С. 375—376).

См. у Л. Пумпянского в трактате «Достоевский и античность»
(1922): «Достоевский — один из последних великих поэтов. Кто хочет мо#
литься богу поэзии, может вспомнить по поводу Достоевского слова Тют#



75

чева: “Молитесь Богу: в последний раз вы молитесь теперь”» (Пумпян+
ский Л. В. Классическая традиция: Собрание трудов по истории русской
литературы. М., 2000. С. 508). Сводку материалов по сюжету ‘Тютчев / До#
стоевский’ см.: Тютчев в документах…, 244; здесь же — перепечатка
статьи Н. Ф. Бельчикова «Достоевский о Тютчеве» (С. 420—425).

4 «Unlergang des Abendlandes»… — Обыграно название труда немецко#
го культурфилософа Освальда Шпенглера (1880—1936) «Закат Европы»
(1918—1923). О языковых контекстах этого словосочетания см. в коммен#
тарии К. А. Свасьяна в издании: Шпенглер О. Закат Европы. Очерки мор#
фологии мировой истории. М., 1993. Т. 1. Гештальт и действительность.
С. 634—635. В 1922 г. в Москве вышел сборник статей шести авторов «Ос#
вальд Шпенглер и закат Европы». Ср. заглавие книги Г. А. Ландау (1877—
1941) «Сумерки Европы» (Берлин, 1923). Труд Шпенглера определил ин#
тонации таких вещей, как книга Д. С. Мережковского «Тайна Запада.
Атлантида — Европа» (1930), статьи Н. Бердяева «Конец Европы» (1915),
Г. Гессе («“Братья Карамазовы”, или Закат Европы», 1918) и Т. Манна
(«Об учении Освальда Шпенглера», 1924). Отметим, что в эти же годы
родился термин, фиксирующий «сумеречное» восприятие актуальной со#
временности (Бердяев Н. Новое Средневековье, 1923. М., 1990; Бицилли П.
Проблема нового Средневековья // Новый Град. 1932. № 2. С. 50—58).
Это чувство «конца России, когда писали Блок, Белый и другие поэты»,
припоминает в старости их младший современник М. Пришвин (читав#
ший «Закат Европы» в 1930#х гг. — по эпистолярному сообщению в част#
ном письме автору Комментария Валерии Дмитриевны Пришвиной): «Но
больно было вспоминать, что ведь это не Россия кончалась, а сама Евро#
па — идеал нашего русского общества, — вся “заграница” погибала со
всеми своими мадоннами, и соборами, и наукой, и парламентами» (При+
швин М. Незабудки. М., 1969. С. 261). См.: Бочаров С. Г. «Европейская
ночь» как русская метафора: Ходасевич, Муратов, Вейдле // Диалог
культур — культура диалога. М., 2002. С. 350—364.

5 …в своей философско+исторической публицистике Тютчев. — См.
весьма схожие размышления о несбывшихся политических прогнозах
Тютчева в эссе В. Ф. Ходасевича «Тютчев», 1928.

6 …и не только одних евразийцев… — Евразийство — философско#гео#
политическое учение, впервые заявившее о себе выходом в свет сборника
«Исход к Востоку. Предчувствия и свершения. Утверждение евразийцев»
(София, 1921). Движение представлено именами Н. С. Трубецкого,
П. Н. Савицкого, Н. Н. Алексеева, Л. П. Карсавина, П. М. Бицилли,
Г. В. Флоровского, Г. В. Вернадского, П. П. Сувчинского, Д. П. Святопол#
ка#Мирского. Сочинения евразийцев см. в антологиях: Россия между Ев#
ропой и Азией: Евразийский соблазн. М., 1993; Русский узел евразий#
ства. Восток в русской мысли. М., 1997; В поисках своего пути: Россия
между Европой и Азией. М., 1997. Ср.: Шубарт В. Европа и душа Восто#
ка / Пер. с нем. М. В. Назарова и З. Г. Антипенко. М., 2003. «Последним
евразийцем» называл себя Л. Н. Гумилев. В конце ХХ века евразийство,
по леонтьевскому закону «вторичного упрощения», стало одной из мод#
ных идеологий и предметом политических спекуляций.

7 «…долгими и жестокими испытаниями». — Цитируется письмо
к А. Ф. Тютчевой от 17 сентября 1855 г. (1980. 2, 176).



76

8 «…что делается здесь…» — Цитируется письмо к А. Ф. Тютчевой
от 5 июня 1858 г. (1980. 2, 186).

9 «практикующие врачи». — Ср. письмо А. Ф. Аксаковой от 17 июля
1871 г. (1980. 2, 255—256).

Л. В. П�мпянс�ий

Поэзия�Ф. И. Тютчева
(1928)

Печатается по первопубликации в «Тютчевском альманахе»: Ура+
ния, 9—57. Учтена редактура и ряд примечаний Н. И. Николаева в
издании: Пумпянский Л. В. Классическая традиция: Собрание тру#
дов по истории русской литературы. М., 2000. С. 220—256. Прим.:
С. 697—705.

См. отзывы на «Уранию»: Лернер Н. (Звезда. 1929. № 3. С. 191—
192); Радин С. (На литерат. посту. 1929. № 1. С. 61—62); Б/п. (Ле#
тописи марксизма. 1929. № 9—10. С. 205—207). За рубежом появи#
лась рецензия Дм. И. Чижевского (C

�
yz

�
evskyj D. Tutchew und die

deutsche Romantik // Zeitschrift fu�r Slavische Philologie. Bd. 7. 1930.
S. 459—469).

Пумпянский Лев Васильевич (1896—1940) — филолог#мыслитель, тео#
ретик культуры и творчества, историк русской и западноевропейской ли#
тератур. Воспитанник романо#германского отделения Петроградского
университета, участник «Невельской школы» (1918—1927) и «круга
М. М. Бахтина»; в 1930#е гг. — преподавал в Ленинградском университе#
те и консерватории. Библиографию трудов Л. Пумпянского см. в указан#
ном выше сборнике его сочинений.

1928 год, юбилейный для Тютчева (125 лет со дня рождения), оказал#
ся весьма продуктивным в научно#издательском плане. Помимо альмана#
ха «Урания» (названного так по заглавию раннего текста поэта (1820)
и по титулу погодинского альманаха «Урания», изданного в 1826 г.
и включившего три стихотворения Тютчева), свет увидели первый вы#
пуск «Мурановского сборника», мемуары А. Ф. Тютчевой «При дворе
двух императоров», две книги Г. Чулкова: «Последняя любовь (Елена
Александровна Денисьева)» и «Императоры» (где Романовы представле#
ны через тютчевские тексты), а два крупнейших теоретика литературы —
В. М. Жирмунский (Вопросы теории литературы. Л.: Academia) и Б. В. То#
машевский (Теория литературы. Поэтика. М.; Л.: ГИЗ) сделали наследие
Тютчева достоянием серьезной науки.

В романе Р. Б. Гуля «Белые по черному» (М.; Л., 1928) герой — рус#
ский эмигрант в Тунисе — читает французскому полковнику в прозаиче#
ском переводе на французский стихотворение «Люблю глаза твои, мой
друг…» Знаменитая тютчевская «ностальгия наоборот» здесь уже полна
той трагической иронии, с какой автор романа назовет другую свою кни#
гу, уже эмигрантскую: «Я увез Россию».

1 …а в особенности свет, и у Шеллинга считаются реальными сту+
пенями истории природы… — Неоплатоническая метафизика света транс#



77

формировалась в трактовках христианской теологемы ‘Света Фаворско#
го’, ‘Света Невечернего’, в паламитскую мистику «света неприступного»,
в который облечен Господь (см.: Бычков В. В. Малая история византий#
ской эстетики. Киев, 1991. С. 378—389; Аверинцев С. С. София—Логос.
Киев, 2001. С. 135–136). Метафизика света — существенный раздел уче#
ния Шеллинга о природе и искусстве: «Идеальное соответствует свету, но
свет именно потому только и проявляется как идеальное, что он отбрасы#
вает другую, реальную сторону, и мы <…> можем усмотреть, что и в при#
роде высшее будет там, в чем материя и свет составляют единство. <…>
Свет есть бесконечная душа всех телесных вещей» (Шеллинг Ф. В. Фило#
софия искусства / Пер. П. С. Попова. М., 1966. С. 212—213). Из письма
Тютчева Э. Ф. Тютчевой от 8 октября 1867 г.: «В ту минуту, когда я пишу
это, светит самое лучезарное солнце. Небо мглисто#голубое, прелестное.
Это как бы летний день, затерявшийся в октябре. Мне хочется думать,
что тот же самый свет заливает в настоящую минуту Овстуг, золотя увяд#
шие листья и блестящую грязь тропинок. Ничто так кротко
и утешительно не соединяет живых, как свет. Древние хорошо это пони#
мали; недаром они всегда говорят о свете с умилением» (1957, 461); ср.
стихотворение в прозе И. Анненского «Свет». Шеллингианская эстетика
и метафизика света настолько глубоко вошли в сознание писателей тют#
чевской эпохи, что даже воронежский поэт#самоучка (который общался
с шеллингианцами#современниками) не мог понять, от кого к нему при#
шли такие строки: «Небесный свет перерождает воздух, / Организует
и живит элéменты / И движет всем — по произволу духа» (Кольцов, 214).
Он со смущением пишет В. Г. Белинскому 28 апреля 1840 г. по поводу
концовки этой «Думы двенадцатой»: «Она у меня выскочила в минуту;
если она не из чего#нибудь, то пусть будет моя. Как#то таким образом
у меня написалось, хотя я и не охотник на чужбинку» (Кольцов, 330). Оп#
позиция «свое/чужое» здесь, как всегда, работает в пользу русского ума,
который Пушкин, исчерпывающе точный в своих характеристиках, на#
звал «переимчивым». Серебряный век обратил особое внимание на эстети#
ческие возможности света (см.: Бальмонт К. Светозвук в природе и свето#
вая симфония Скрябина. М., 1914). О свете как эстетической категории
см.: Мостепаненко Е. И. 1) Свет как эстетический феномен // Философ.
науки. 1982. № 6. С. 90—98; 2) Свет в природе как источник художест#
венного творчества // Художественное творчество. Вопросы комплексного
изучения. 1986. Человек — природа — искусство. Л., 1986. С. 74—88; Гу+
сев Н. М., Макаревич В. Г. Световая архитектура. М., 1973; Бычков В. В.
Эстетика Аврелия Августина. М., 1984. Специально о свете у Тютчева:
Упорова Л. С. «Чрез веси, грады и поля, светлея, стелется дорога…» (Мо#
тивы света и пути в лирике Ф. И. Тютчева) // Гуманитарные науки в Си#
бири. СО РАН. 1977. № 4. С. 45—50.

2 Упомянуты тексты: «14 декабря 1825 г.» («Вас развратило самовла#
стье..»), 1826; «Un cil lourd que la nuit bien avant l’heure assiège…», 1848
(см. переводы В. Я. Брюсова и М. П. Кудинова: 1966. 2, 415).

3 …«и мы должны, как старожилы…» — «Когда дряхлеющие силы…»,
1866 (о полемическом контексте послания см. 1966. 1, 429).

4 …и намек на мифологические судьбы лунного божества… — Коммен#
тарий мифологемы ‘луна/месяц’ см. в статье А. Белого «Пушкин, Тютчев



78

и Баратынский в зрительном восприятии природы» (Белый А. Поэзия сло#
ва. Пб., 1922. С. 7—19); о лунной мифологии см.: Иванов Вяч. Вс. Лунар#
ные мифы // Мифы народов мира: В 2 т. М., 1982. Т. 2. К—Я. С. 78—80.

5 Итак, циклизация является методом Тютчева. — Это наблюдение
Л. Пумпянского породило со временем множество исследований по исто#
рии циклических композиций в лирике и прозе. Историю вопроса см.:
Сапогов В. А. 1) Цикл // Краткая Литературная энциклопедия: В 9 т. М.,
1975. Т. 8. С. 398—399; 2) Сюжет в лирическом цикле // Сюжетосложе#
ние в русской литературе. Даугавпилс, 1980; Ларцев В. Поэтика «денись#
евского цикла» Ф. И. Тютчева // Труды Самарканд. ун#та 1978. Вып. 361.
Т. 4; Дарвин Н. М. Проблема цикла в изучении лирики. Кемерово, 1983;
Спроге Л. В. Лирический цикл в дооктябрьской поэзии А. А. Блока и про#
блемы циклообразования у русских символистов. Автореферат <…> канд.
филолог. наук. Тарту, 1988; Фоменко И. В. Лирический цикл: Становле#
ние жанра, поэтика. Тверь, 1992; Ляпина Л. Е. 1) Циклизация в русской
литературе 1840—1860 гг. Автореферат <…> докт. филолог. наук. СПб.,
1995; 2) Циклизация как эстетический феномен // Studia metrica et poe#
tica. Сборник статей памяти П. А. Руднева. СПб., 1999. С. 158—167; Се+
менова Е. А. Поэма#цикл в творчестве Иосифа Бродского (Традиции А. Бло#
ка, М. Цветаевой, А. Ахматовой в поэме И. Бродского «Часть речи»).
Автореферат <…> канд. филол. наук. М., 2001.

6 Метафизика — происхождения не философского, а эстетическо+
го. — Н. И. Николаев, указывая на параллельные места из сочинений еди#
номышленника Пумпянского, М. М. Бахтина (в частности, в «Эстетике
словесного творчества»; М., 1975. С. 31—32) и на возражение Л. Пумпян#
скому В. Н. Топорова (автор позиции не заметил, «что, доведенная до сво#
его логического конца, она вообще делает излишним сам вопрос о поэте#
философе» (Тютчевский сборник. Таллинн, 1990. С. 92)), полагает, что
мысль о противопоставлении исследования (научная философия) — интер#
претации (метафизика) является «одним из оригинальнейших положений
ранних работ М. М. Бахтина, которое стало общим достоянием Невель#
ской школы» (Указ соч. С. 700). О Невельской школе см.: М. М. Бахтин:
pro et contra: В 2 т. СПб., 2001. Антология. Т. 1. С. 47—135, 486—488.

О философской природе поэзии Тютчева проницательно сказано
В. В. Кожиновым: «Существо поэзии Тютчева вовсе не в философии, не в
мыслях, и даже не в их системе, но в величественном образе мыслителя,
воплощенном в ней. Этот образ проникнут такой мощной и глубокой ду#
ховной жизнью, что те или иные философские идеи, содержащиеся в дан#
ном стихотворении, либо целом ряде стихотворений, являют собой не са#
мостоятельный, самодовлеющий смысл, но только отдельные выражения,
только своего рода духовные “жесты” этого “лирического героя” тютчев#
ской поэзии» (Кожинов, 174).

7 Л. Пумпянский имеет в виду книгу немецкого экономиста и неокан#
тианца Фридриха Альберта Ланге (1828—1875), профессора Цюрихского
(с 1870 г.) и Марбургского (с 1872 г.) университетов «История материа#
лизма и критика его значения в настоящее время» (Bd. 1—2. 1866; рус.
пер.: 1881—1883. Т. 1—2; 2#е изд. — 1899—1900).

8 …историю распространения метафизики Шопенгауэра. — Видимо,
Л. Пумпянский имеет в виду не только прямое влияние немецкого песси#



79

миста на эстетизованные автохтонные доктрины Э. Гартмана, Ф. Ницше
и О. Шпенглера, но и воздействие его на художников слова: А. Фета (пер#
вого переводчика книги «Мир как воля и представление», 1881), Л. Тол#
стого, Ф. Тютчева, а в ХХ в. с особенной остротой — на З. Гиппиус и Ф. Со#
логуба. В переписке с провинциальным прозаиком С. Т. Григорьевым
(1875—1953) Горький обсуждает «философский большевизм Федорова
в его отношении к смерти» (Литературное наследство. М., 1969. Т. 70:
Горький и советские писатели. Неизданная переписка. С. 134) и высказы#
вает несколько неожиданную (оформленную в терминологии раннего сла#
вянофильства) мысль о том, что у людей будущего воскреснет «инстинкт
познания»: «Я говорю не о тревоге разума, свойственной некоторым хо#
лоднокровным Шопенгауэрам и Гартманам, не об увлекательной игре ло#
гикой, а именно об инстинкте. Познание же, как сила инстинктивная
<…> вновь способна претворить телеологию в теологию» (Там же. С. 135).
Ср. формулу А. Герцена: «Телеология — это тоже теология» («Былое и ду#
мы». Ч. 5. Гл. 41). На причудливой смеси платонизма, небесной механи#
ки Ньютона и волевой идеи Шопенгауэра и Бергсона создал свою научно#
поэтическую концепцию К. Циолковский. Подробнее см.: Исупов К. Г.
Философия и литература Серебряного века (Сближения и перекрестки) //
Русская литература рубежа веков (1890#е — начало 1920#х годов). М.,
2001. Кн. 1. С. 69—130.

9 …Шеллинг говорил об оправданной, виндицированной мифоло+
гии… — (Одно из значений лат. ‘vindico’ — ‘защищать’.) Шеллинг гово#
рил об «оправдании мифологии» (в поэтическом произведении) в двух,
как минимум, планах: 1) в смысле органической заданности мифа как
Откровения («Христианство по существу своему должно прислушиваться
к откровениям мирового духа и не забывать, что в его план входило по#
грузить в прошлое и этот мир, построенный новой мифологией. <…>
Лишь католицизм жил в мифологическом мире» (Шеллинг Ф. В. Филосо#
фия искусства. М., 1966. С. 144—145; ср.: Шеллинг Ф. В. Введение в фи#
лософию мифологии // Шеллинг Ф. В. Соч.: В 2 т. М., 1989. Т. 2. С. 230—
232, 371); 2) в плане «использования» мифа как простейшей данности
(материала): «Если мифология снижается до использования ее, как, на#
пример, до использования древней мифологии в новом искусстве, то <…>
она <…> становится не более как формализмом <…>» (Там же. С. 146).

10 …более грубые метафизики, как Вл. Соловьев… — Примеч. Н. И. Ни#
колаева: «Упоминание имени В. Соловьева не случайно и связано с пере#
оценкой всей предшествовавшей философской традиции, которая была
произведена в Невельской школе к сер. 1920#х гг. М. М. Бахтин, вспоми#
ная петроградский кружок “Омфалос” середины 1910#х гг., куда входил
он сам, его брат Н. М. Бахтин, Л. Пумпянский и другие, говорит, что
“весь этот кружок относился с благоговением к Владимиру Соловьеву.
И позже, уже перед самой революцией, было создано Общество Владими#
ра Соловьева”» (Беседы В. Д. Дувакина с М. М. Бахтиным. М., 1996.
С. 55). Однако уже к началу занятий Невельской школы теологией, про#
ходивших зимой 1925—1926 гг., ее участникам стала очевидной несосто#
ятельность как философии религии Канта и Когена, так и построений
В. Соловьева (Лекции и выступления М. М. Бахтина в записях Пумпян#
ского // М. М. Бахтин как философ. М., 1992. С. 251). В краткой «Заметке
о Вл. Соловьеве» (осень 1925 г.) Пумпянский, с одной стороны, хотя и пи#



80

сал, что «нам приходится говорить о Вл. Соловьеве, не зная д е й с т в и #
т е л ь н ы х  его произведений, назовем их условно “долгая повесть о Хри#
сте”», но с другой, все же подчеркивал, что «все особенности языка
Вл. Соловьева вытекают из того, что он не исследует, не ищет новых ис#
тин, а утверждает и построяет. <…> Главный недостаток почти всех писа#
ний Соловьева — нереальность. Термин берется по виду философски, на
деле — исторически, т. е. без нового исследования; вместо исследова#
ния — ссылка на установившиеся массы, интеллектуальное сочувствие»
(Пумпянский Л. В. Из литературного наследства // Философ. науки. 1995.
№ 1. С. 80) (Там же. С. 701). Далее упомянуты имена мыслителей, вы#
сказывавших сходные суждения: Б. В. Яковенко (см.: Яковенко Б. В.
Мощь философии. СПб., 2000. С. 742—744) и Г. В. Флоровского (Флоров+
ский Г. В. Пути русского богословия (1933). Париж, 1981. 2#е изд.
С. 318—319); см. также наш комментарий к соловьевской статье в насто#
ящей Антологии.

11 …прерывает его Гёте… — из стихотворения Гёте «Несомненно (Фи#
зику)»: «“Внутрь природы” — О, ты, филистер!» (пер. И. И. Канаева);
прим. Н. И. Николаева.

12 «Natur ist weder Kern noch Schale». — Там же. У Л. Пумпянского
неточная цитата. У Гёте: «Natur hat weder Kern noch Schale» — «Природа
не имеет ни ядра, ни скорлупы» (пер. И. И. Канаева); прим. Н. А. Нико#
лаева.

13 …Schale seist». — Там же. У Л. Пумпянского неточная цитата. У Гё#
те: «Dich prufe du nur allermeist, ob du Kern oder Schale seist» — «Ты ис#
пытай#ка лучше самого себя, являешься ли ты ядром или скорлупой?»
(пер. И. И. Канаева); примеч. Н. И. Николаева.

14 …(Naturdeutung вместо Naturforschung)… — Толкование натуры
<вместо> исследования натуры (нем.).

15 …морская волна. — Цитируется стихотворение Е. А. Баратынского
«На смерть Гёте» («Предстала, и старец великий смежил…»), 1932.

16 Это близко к Гёте Баратынского. — Это действительно близко Ба#
ратынскому, но коллега Тютчева по перу здесь ни при чем: смысл старин#
ной мифологемы ‘поэт — гармоническое орудие Музы (Аполлона)’ был
перенесен на образ ‘поэт = оргaн́ богов’ с распространением органа как
инструмента храмовой музыки (с XIV в.); см.: Топоров В. Н. Поэт // Ми#
фы народов мира: В 2 т. М., 1982. Т. 2. С. 327—328; о мифологеме оргaн́а
в европейской культуре см. Шпенглер О. Закат Европы. М., 1993. Т. 1.
Гештальт и действительность. С. 588—589.

17 …эпохи переписки Шиллера и Гёте. — Имеется в виду переписка
1794—1805 гг. как памятник эпохи так называемого «веймарского клас#
сицизма». См.: Аникст А. А. Творческий союз Гёте и Шиллера и эстетика
веймарского классицизма // Гёте И.+В., Шиллер Ф. Переписка: В 2 т. М.,
1988. Т. 1. С. 7—39.

18 Сочинения Г. Р. Державина цитируются по изданию: Державин Г. Р.
Соч. [: В 9 т.] / С объяснен. и примеч. Я. Грота. СПб., 1884—1883.

19 См. уточнение адресата послания: Николаев А. А. Художник — мыс#
литель — гражданин // Вопросы литературы. 1979. № 1. С. 130—138.

20 …говорил А. Г. Горнфельд еще в 1903 г. — См. эссе Г. А. Горнфельда
«На пороге двойного бытия» (1903), републикуемое в Антологии.



81

21 «Die Weltgeschichte… «К мировой истории неприменимо такое по+
нятие, как счастье. Счастливые периоды — это пустые листы исто+
рии». — Л. Пумпянский цитирует Гегеля почти верно: «Всемирная исто#
рия не есть арена счастья. Периоды счастья являются в ней пустыми
листами, потому что они являются периодами гармонии, отсутствия про#
тивоположности» (Гегель Г. В. Ф. Лекции по философии истории («Введе#
ние») / Пер. А. М. Водена. СПб., 1993. С. 79).

22 «…Там злая жажда разлита…» — Цитируется первый стих стихо#
творения Ф. Сологуба (1863—1927) «Блажен, кто пьет напиток трез#
вый…», 1894 (Сологуб Ф. Стихотворения. СПб., 2000. 2#е изд. С. 123).
Комментатор издания М. И. Дикман сближает текст Сологуба (Там же.
С. 587) с сентенциями Шопенгауэра, с одной стороны, и со стихотворени#
ем «Итальянская villa» (1966. 2, 91) — с другой, где дважды повторенный
фразеологизм «злая жизнь» (отмеченный в статье В. Соловьева, а вслед за
ним — множеством иных авторов) может считаться дериватом «злой
жажды» Сологуба. См. развитие этой темы у Сологуба в таких текстах,
как «Злое земное томленье, / Злое земное житье…» (1896), «Змий, царя#
щий над вселенной…» (1902), «Злом и тоской истомленный…» («Сон по#
хорон», 1907), «Жизнь моя, змея моя!» (1907), в начальном рефрене
«Триолетов», 1913 г. («Земля, докучная и злая…»).

23 …как ни бранил Шопенгауэр Шеллинга… — Артур Шопенгауэр, как
известно, не стеснялся в выражениях, когда речь шла о его земляках#
предшественниках; вот образчик из трактата «Об основе морали»: «Ха+
рактер добросовестности, общего с читателем искания, какой присущ
сочинениям всех прежних философов, здесь исчезает: философских дел
мастер этой эпохи жаждет не наставить, а одурачить своего читателя. <…>
В качестве героев этого периода блещут Фихте и Шеллинг, а наконец
даже и их совершенно недостойный и гораздо ниже этих талантливых
господ стоящий, неуклюжий, бездарный шарлатан Гегель. Хор составля#
ли всякого рода профессора философий, с серьезной миной повествовав#
шие перед своей публикой о бесконечном, об абсолютном и многих других
вещах, о которых они совершенно ничего не могли знать» (Шопенгауэр А.
Свобода воли и нравственность. М., 1992. С. 158; курсив автора).

24 …словами Поля Валери. — «Коль блуждают лучшие умы в своих
обетованиях» (Из стихотворения Поля Валери (1871—1945) «Сильф»);
примеч. Н. И. Николаева.

25 См. статью В. Я. Брюсова «Тютчев, смысл его творчества» (1911),
републикуемую в Антологии.

26 …Epicuri de grege porcus… — «Поросенок Эпикурова стада». Цитиру#
ется послание Горация Альбию: «Хочешь смеяться — взгляни на меня:
Эпикурова стада / Я поросенок; блестит моя шкура холеная жиром» (Го+
раций. Собр. соч. СПб., 1993. С. 296).

27 …как первую fleur du mal… — указание на сборник Шарля Бодлера
«Цветы зла» (1857). В связи с первыми «Цветами зла» европейской по#
эзии законным становится вопрос о «Русских цветах зла», изданных под
редакцией Викт. Ерофеева.

28 …еще проф. Сумцов в 1900 г. — Имеется в виду брошюра профессора
Харьковского университета Николая Федоровича Сумцова (1854—1922)
«А. С. Пушкин и Ф. И. Тютчев» (Харьков, 1900).



82

29 Цитируется стихотворение Е. А. Баратынского «Благословен святое
возвестивший…» (1839). «Концепция Бодлера в конце 1930#х гг. была
подробно рассмотрена Л. Пумпянским в большой работе “Парнас и Бод#
лер” <…>, предназначавшейся для “Истории французской литературы”»
(примеч. Н. И. Николаева).

30 …когда «хаос» становится «неврозом», роль декадентства сыгра+
на: романтизм кончился. — Любопытством к невротическим комплексам
повита вся литература и искусство декаданса и Серебряного века в целом.
В историко#научном плане это явление оттенено внедрением, усилением
и последующим запрещением фрейдизма как официальной психоидео#
логии. В круге Пумпянского — Бахтина — Кагана не могли не интере#
соваться продукцией психоаналитического содержания; М. М. Бахтин,
в частности, создал полемический трактат «Фрейдизм. Критический
очерк» (М.; Л., 1927; опубл. под фамилией В. Н. Волошинова; переиздан
в серии «Бахтин под маской»: М., 1993. Маска первая). См. антологию:
Зигмунд Фрейд, психоанализ и русская мысль / Сост., вступ. статья
В. В. Лейбина. М., 1994; Эткинд А. Е. 1) Эрос невозможного. История
психоанализа в России. М., 1993; 2) Содом и Психея. Очерки интеллекту#
альной истории Серебряного века. М., 1996; 3) Хлыст. Секты, литература
и революция. М., 1998; Жеребин А. И. О прошлом одной иллюзии. Психо#
анализ и русское мировоззрение в историко#литературном контексте кон#
ца XIX — начала ХХ века. СПб., 2003.

31 …так называемой второй силезской школы. — Историки литерату#
ры выделяют две «силезские школы»: первая (начало XVII в.) наследует
ученый классицизм Реформации (Мартин Опиц; 1597—1639), вторая зна#
менует расцвет немецкого барокко середины XVII в. и связана с именами
таких писателей, как Андреас Грифиус (1616—1664), Ф. фон Цезен
(1619—1689), Христиан Гофман Гофмансвальдау (1617—1679), Даниэль
Каспер фон Лоэнштейн (1635—1683), Иоганн Михаэль Мошерош (1601—
1666). Их литературным противником был Х. Гриммельсгаузен (1621—
1676), автор знаменитого «Забавного Симплициссимуса» (1669). См. ком#
ментарий Н. И. Николаева к статье Л. Пумпянского «К истории русского
классицизма (Поэтика Ломоносова)»: (Контекст#1982. Литературно#теоре#
тические исследования. М., 1983. С. 333). Тексты см. в сб.: Немецкая по#
эзия времен Тридцатилетней войны. М., 1963.

Ниже упомянут Б. Г. Броккес (1680—1747) — один из авторов опи#
сательных поэм в литературе немецкого Просвещения.

32 «…принадлежали к литературной партии противников юфуиз+
ма)…» — Юфуизм — авторская транскрипция термина эвфуизм, которым
в литературоведении принято обозначать «характерный для английской
литературы 1580—1590 гг. изысканный, пышный и переусложненный
слог; его структурным принципом был синтаксический, лексический и фо#
нетический параллелизм (внутрифразовые антитезы, сопоставления, алли#
терации, ассонансы), а обязательными прикрасами — игра слов, ритори#
ческие вопросы и восклицания, мифологические отсылки и уподобления»
(Муравьев В. С. Эвфуизм // Краткая литературная энциклопедия: В 9 т.
М., 1975. Т. 8. Стлб. 832). Термин (от греч. ε�φυ�� — ‘одаренный’, ‘способ#
ный’, ‘физически совершенный’) копирует имя героя романов одного из
предшественников Шекспира — Джона Лили (1553/1554—1606) «Эвфуэс,
или Анатомия остроумия» (1579) и «Эвфуэс и его Англия» (1580), кото#



83

рое, в свою очередь, заимствовано из трактата гуманиста Р. Эшема «На#
ставник» (1570). Отечественным аналогом эвфуизма стал в 1800—1810 гг.
карамзинизм. См.: Пумпянский Л. В. 1) Тредиаковский и немецкая шко#
ла разума // Западный сборник. М.; Л., 1937. С. 157—186; 2) «Евгений
Онегин» А. С. Пушкина // Евгений Онегин: К постановке опер в Ленин#
градском госуд. академич. Малом оперном театре. 1937. С. 27—46.

33 «Когда заря румяным оком…» — Цитируется строфа VIII «Оды, в ко#
торой Ее Величеству благодарение от сочинителя приносится за оказан#
ную ему высочайшую милость в Сарском Селе августа 27 дня 1750 г.»
(Ломоносов М. В. Избранные произведения. Л., 1990. С. 137).

34 Смотри: в проталинах желтеют… — Цитируется третья строфа сти#
хотворения Г. Р. Державина «К Музе» («Строй, Муза, арфу золотую…»,
1797).

35 Цитируется «Осень» (1833) А. С. Пушкина.
36 Цитируются первые две строфы стихотворения Г. Р. Державина

«Павлин», 1795.
37 Имеется в виду девятая загадка из стихотворного цикла Ф. Шилле#

ра «Притчи и загадки» (примеч. Н. И. Николаева).
38 …известные стихи П. Сумарокова… — Имеется в виду «Ода в гром#

ко#нежно#нелепом#новом вкусе» П. П. Сумарокова (1765—1814).
«шахматно+пегий гений» — цитата из эпиграммы#эпитафии

кн. П. А. Вяземского на С. Боброва «Быль в преисподней» (1810): «Се я,
Певец ночей, шахматно#пегий гений, / Бибрис! Меня занес к вам в пол#
ночь ветр осенний…» (Вяземский П. А. Стихотворения. Л., 1986. С. 55).
Из комментариев К. А. Кумпан: эпиграмма Вяземского — «вольное пере#
ложение шестистишья Вольтера (1752?) “Эпиграмма на смерть г#на Оба,
племянника Фонтенеля” <…> явилась откликом на смерть поэта Семена
Сергеевича Боброва (ок. 1767—1810), названного Бибрисом (от лат. bibe#
re — пить) за его пристрастие к вину. Певец ночей. Боброву принадлежат
мистико#аллегорические поэмы “Расцвет полночи, или Созерцание сла#
вы, торжества и мудрости порфироносных, браноносных и мирных гениев
России…” (1804) и “Древняя ночь вселенной, или Странствующий сле#
пец” (1807—1809). Шахматно+пегий гений — парафраз двух строк из по#
эмы Боброва “Херсонида” (“Рассвет полночи…”. Ч. 4. Гл. 5), в которых
описываются “аспиды” (змеи): “И выставляют пестру спину / Иль шах#
матное пего чрево”» (Там же. С. 442).

В том же 1810 г. Вяземский (о котором справедливо сказано Тютче#
вым в письме Э. Ф. Тютчевой от 3 января 1869 г.: «Это Кюстины новых
поколений»: 1957, 469) создал более известную эпиграмму на Боброва —
«К портрету выспреннего поэта»: «Нет спора, что Бибрис богов языком
пел / Из смертных бо никто его не разумел». Пародийно обыгрывали фи#
гуру «Бибриса» («Бибруса») А. С. Пушкин («Тень Фонвизина», 1915),
К. Н. Батюшков («Видение на берегах Леты», 1809 и «Я вижу тень Бобро#
ва», 1810 или 1817). Современный московский автор В. В. Петров вклю#
чил в свой «роман в новеллах» «Русский сфинкс» рассказ «Вербовщик.
Семен Бобров, 1804» (Нева. 1999. № 12. С. 28—39).

39 Цитируются ода Г. Р. Державина «На возвращение графа Зубова из
Персии» (1797) и стихотворение «Праздник воспитанниц Девичьего мона#
стыря» (1797).



84

40 Цитируется стихотворение Г. Р. Державина «Полдень» (1815).
41 Цитируется начало стихотворения Г. Р. Державина «На победы в

Италии» (1799).
42 Имеется в виду стихотворение Г. Р. Державина «Павлин» (1795).
43 «В амфоре, ярко расцвеченной…» — Цитируются первые строки пер#

вых двух строф стихотворения Ф. Сологуба «В амфоре, ярко расцвечен#
ной…» (наблюдение Н. И. Николаева).

44 И у Гёте — из стихотворения Гёте «Любезное сердцу» («Западно#
восточный диван», 1. 10). У Пумпянского — неточная цитата. «У Гёте:
«Morgennebelung verblinder Mir des Blickes scharle» — «Стал незрячим
бывший острым / Взор мой в утреннем тумане» (пер. В. Левика); примеч.
Н. И. Николаева.

45 Цитируются стихотворения Г. Р. Державина «Геба» и «Аспазии».
46 Цитируется стихотворение Г. Р. Державина «Развалины», 1797

(«Столпы, подзоры, пирамиды / И купол золотом сиял…»). Подзор — рез#
ной карниз в русском деревянном зодчестве.

47 Цитируется стихотворение А. С. Пушкина «К вельможе» («От се#
верных оков освобождая мир…», 1830; Пушкин. 2, 222. См. здесь же
в третьей строчке: «Где циркуль зодчего, палитра и резец») и «В начале
жизни школу помню я…», 1930: «Все — мраморные циркули и лиры, /
Мечи и свитки в мраморных руках, / На главах лавры, на плечах порфи#
ры — / Все наводило сладкий некий страх»: Пушкин. 2, 253).

48 Цитируется предпоследняя строка стихотворения А. А. Фета «Ночь
и я, мы оба дышим…» (1891).

49 Цитируется стихотворение Г. Р. Державина «Фонарь» (1804).
50 …вопроса о до+шеньеровой старой русской антологии… — Имеется

в виду выпущенная в Париже А. Латушем лишь в 1819 году книга идил#
лий, элегий, од и ямбов Андре Мари Шенье (1762—1794). Его лирика
высоко оценена Пушкиным («Андрей Шенье», 1825), Лермонтовым, Ба#
ратынским («Из А. Шенье», 1929), Козловым, Фетом, А. К. Толстым,
Брюсовым.

51 Георг Фридрих Крейцер (1771—1858) — немецкий исследователь
античного мифа и культуры, автор многотомного труда «Символика и ми#
фология древних народов, в особенности греков» (1810—1812), который
сыграл определяющую роль в становлении романтической философии
мифа и символа.

52 Тогда же выступает поэт <…> тютчевские стихи до Тютчева. —
Эта замечательная мысль Л. Пумпянского подвигла ряд исследователей
на внимательное прочтение наследия С. С. Боброва. См.: Лотман Ю. М.,
Успенский Б. А. Споры о языке в начале XIX века как факт русской куль#
туры («Происшествие в царстве теней, или Судьбина Российского язы#
ка» — неизвестное сочинение Семена Боброва) // Ученые записки Тартуско#
го госуниверситета. Вып. 358: Труды по русской и славянской филологии.
Тарту, 1975. Т. XXIV. С. 168—322; Зайонц Л. О. 1) Э. Юнг в поэтическом
мире С. Боброва // Ученые записки Тартуского госуниверситета. Вып. 645:
Проблемы типологии русской литературы. Тарту, 1985; 2) «Маска Бибру#
са» // Ученые записки Тартуского госуниверситета. Вып. 683. Тарту,



85

1986; 3) Бобров Семен Сергеевич // Русские писатели. 1807—1817. Био#
графический словарь. М., 1989. Т. 1. А—Г. С. 292—293 (библ.).

53 …обособленный уголок русской поэзии. — Тему боя часов у И. Ан#
ненского см. в таких текстах его сборника «Кипарисовый ларец» (изд.
1910), как «Тоска маятника», в цикле «Трилистник обреченности» —
«Будильник», «Стальная цикада»; среди посмертных публикаций —
«Лира часов». См. об этом мотиве: Федоров А. В. Иннокентий Анненский.
Личность и творчество. Л., 1984. С. 145—146.

54 …«Сон томною своей рукою»… — Цитируется стихотворение
Г. Р. Державина «Видение мурзы» (1783—1784).

55 Цитируется пятая строфа стихотворения Г. Р. Державина «Похвала
сельской жизни» (1798).

56 …«С подъятыми ты к небесам ветвями…» — Цитируется предпо#
следняя строка стихотворения А. Фета «Тополь» («Сады молчат. Унылы#
ми глазами…», 1859).

57 …романтики и барокко. — Суммарная формула Пумпянского подго#
товлена концовками главок 9#й («Имя этому миру — барокко») и 10#й («со#
четание русской Юнговой культуры <…> с германской метафизической
романтикой»). Таким образом, слово «романтика» предложено понять не
в историко#литературном смысле (что придало бы выводу автора комиче#
скую артикуляцию), а в историко#философском. Этим существенным
уточнением мы обязаны устной консультации Н. И. Николаева. Историю
термина ‘романтика’ см.: Горохова В. Н. Романтика как литературовед#
ческое понятие (К истории вопроса) // Культурологические аспекты тео#
рии и истории русской литературы. М., 1978. С. 3—13.

В. Ф. Ходасевич

О�Тютчеве
(1928)

Печатается по источнику: Ходасевич В. Ф. Колеблемый треножник.
Избранное / Сост. и подг. текста В. Г. Перельмутера; комм. Е. М. Бе#
ня; под общей ред. Н. А. Богомолова. М., 1991. С. 233—236. Впер#
вые: Возрождение. [Париж,] 1928. 6 декабря.

Ходасевич Владислав Фелицианович (1886—1939) — поэт, перевод#
чик, критик, историк литературной культуры, мемуарист. Вынужденно
уехал из России в 1922 г.; стал одним из крупнейших поэтов и наиболее
авторитетным критиком эмиграции. Автор пяти книг стихов: «Моло#
дость» (М., 1908), «Счастливый домик» (М., 1914), «Путем зерна» (М.,
1920), «Тяжелая лира» (Пг., 1922), «Собрание стихов» (Париж, 1927);
четырех книг литературно#исторической прозы: «Статьи о русской по#
эзии» (Пг., 1922), «Поэтическое хозяйство Пушкина» (Пг., 1924), «Держа#
вин» (Париж, 1931), «О Пушкине» (Берлин, 1937); книги мемуаров «Не#
крополь. Воспоминания» (Брюссель, 1939) и переводов «Из еврейских
поэтов» (Берлин, 1923). См. о нем: Крейд, 254—255. Комментаторы на#
званного издания 1991 г. отметили, что «современники находили истоки
поэзии Ходасевича в творчестве Тютчева (см., напр.: Белый А. Тяжелая



86

лира и русская лирика // Современные записки, 1915. № 23. С. 371—
388)», а также указали на «тютчевское» стихотворение Ходасевича
«Себе», 1923 (У Тютчева: «Не рассуждай, не хлопочи…», 1850) и на от#
клик В. Набокова в некрологе Ходасевичу (Набоков В. О Ходасевиче //
Современные записки. [Париж,] 1939. № 69. С. 262: «Литературный пото#
мок Пушкина по тютчевской линии»).

1 …мечтательный и невесомый Богданович. — Богданович Ипполит
Федорович (1744—1803), литератор, журналист, автор повести «Душень#
ка» (1775), в 1766 г. «получил место секретаря посольства при Саксон#
ском дворе и уехал в Дрезден, где, впрочем, держался в стороне от дипло#
матической жизни. <…> Дипломат из него не вышел. Через два года он
вернулся в Россию и тут при первой возможности вышел в отставку, хотя
было ему всего двадцать пять лет от роду» (Ходасевич В. Ф. Богданович
(1939) // В. Ф. Ходасевич. Колеблемый треножник. Избранное. М., 1991.
С. 144). В 1909 г. Ходасевич издал «Сочинения» Богдановича под своей
редакцией. Совр. изд.: Стихотворения и поэмы. Л., 1957.

2 …в обществе кота и петуха… — указание на строфу из послания
«Богдановичу» (1827) Е. Баратынского, в которой отражены реальные де#
тали меланхолического уединения автора «Душеньки»: «Как быть писа#
телю? В пустыне благодатной, / Забывши модный свет, / Забывши свет
печатный, / Как ты, философ мой, таиться без греха, / Избрать в советни#
ки кота и петуха, / И, в тишине трудясь для собственного чувства, / В ис#
кусстве находить возмездие искусства!» (Баратынский, 132).

3 …не подобающего чиновнику. — Против распространенной версии
о самовольном отъезде Тютчева, пренебрегшего дипломатическими обя#
занностями, возражал в своей книге В. В. Кожинов.

4 «…неба содроганье…» — Цитируется стихотворение «Пророк», 1828
(Пушкин. 2, 160).

5 «Парки бабье лепетанье… <…> Я понять тебя хочу…» — Цитирует#
ся вторая и последняя строфы «Стихов, сочиненных во время бессонни#
цы», 1830 (Пушкин. 2, 248). См. комментарий поэтический гносеологии
Пушкина, отнесенный к этим строчкам: Лотман Ю. М. Смерть как про#
блема сюжета // Ю. М. Лотман и тартуско#московская семиотическая
школа. М., 1994. С. 418—430.

6 «Низенький, худенький старичок…» — Цитируются «Воспомина#
ния о Ф. И. Тютчеве», 1873 (Тютчев в документах…, 283).

Г. В. Флоровс�ий

Историчес�ие�прозрения�Тютчева
(1924)

Печатается по изданию: Флоровский Георгий. Из прошлого русской
мысли / Сост. М. А. Колеров, Ю. П. Сенокосов. М., 1988. С. 223—
235. Впервые (на английском): The Slavonic Review. 1924. Vol. 3.
№ 8. S. 337—349; (на болгарском): Славянски календар за 1924 го#
дина. София: Балкан, 1924. С. 29—42.



87

Флоровский Георгий Васильевич (1893—1979) — богослов, философ
и историк философии, критик. Священник с 1932 г. По окончании исто#
рико#филологического отделения Новороссийского университета — при#
ват#доцент по кафедре философии и психологии (1919). В эмиграции
(с 1920) — приват#доцент Русского юридического факультета в Праге;
с 1926 г. — проф. патрологии Святосергиевского Православного Богослов#
ского института в Париже. В 1939—1945 гг. работает в Югославии,
с 1946 г. — опять в Париже. В 1951—1955 гг. — декан Святовладимир#
ской Православной семинарии в Нью#Йорке, с 1956 г. — профессор исто#
рии Восточной Церкви Богословской школы Гарвардского университета;
после отставки с 1964 г. до конца жизни преподавал в Принстонском уни#
верситете на отделении богословия и славяноведения.

Осн. труды: лекции по патрологии «Восточные Отцы Церкви IV века»,
«Византийские Отцы Церкви V—VIII вв.» (Париж, 1931—1933; 1990; М.,
1992); «Пути русского богословия» (Париж, 1937; 1981; 1983; Вильнюс,
1991; Киев, 1991); «Вера и культура» (СПб., 2002).

Библиографию трудов Г. Флоровского см.: Georges Florovsky: Russian
Intellectual and Orthodox Churchman / Ed. Andrew Blane. 1993 (рус. изд.:
М., 1995). См. о нем: К 80#летию прот. Георгия Флоровского // Вестник
РСХД. [Париж,] 1974. Т. 108—110; Хоружий С. С. Россия, Евразия и отец
Георгий Флоровский // Начала. [М.,] 1991. № 3; Бычков С. Непрочитан#
ный мыслитель // Путь. [М.,] 1994. № 6; Посадский А. В., Посадский С. В.
Историко#культурный путь России в контексте философии Г. В. Флоров#
ского. СПб., 2004.

1 Иез 37: 1—10.
2 Аллюзия на стихи: «Всю тебя, земля родная, / В рабском виде Царь

Небесный / Исходил, благословляя» («Эти бедные селенья…», 1855).
3 …Красный Запад… — См. письмо Э. Ф. Тютчевой от 24 февраля /

4 марта 1854 г. (1966. 2, 148).
4 …подобное чувство у Достоевского. — В «Дневнике писателя» за

1876 г. (II, IV — «Утопическое понимание истории») встречаем: «Через ре#
форму Петра произошло расширение прежней же нашей идеи, русской
московской идеи, получилось умножившееся и усиленное понимание ее;
мы сознали тем самым усиленное назначение наше, личность и роль нашу
в человечестве, и не могли не сознать, что назначение и роль эта не похо#
жи на таковые же у других народов, ибо там каждая народная личность
живет единственно для себя и в себе, а мы начнем теперь, когда пришло
время, именно с того, что станем всем слугами, для всеобщего примире#
ния. И это вовсе не позорно, напротив, в этом величие наше, потому что
все это ведет к окончательному единению человечества. Кто хочет стать
выше всех в царствии Божием — стань всем слугой. Вот как я понимаю
русское предназначение в его идеале. <…> Итак, во имя чего же, во имя
какого нравственного права могла бы искать Россия Константинополя?
Опираясь на какие высшие цели, могла бы требовать его от Европы?
А вот именно — как предводительница православия, как покровительни#
ца и охранительница его, — роль, предназначенная ей еще с Ивана III,
поставившего в знак ее царьградского двуглавого орла выше древнего гер#
ба России, но обозначившаяся уже несомненно лишь после Петра Велико#
го, когда Россия сознала в себе силу исполнить свое назначение, а факти#



88

чески уже и стала действительной и единственной покровительницей
и православия, и народов, его исповедующих. Вот эта причина, вот это пра+
во на древний Царьград и было бы понятно и не обидно даже самым рев#
нивым в своей независимости славянам или даже самим грекам» (Досто+
евский. XXIV, 47—49).

5 Он был еще не способен подняться до такого эсхатологического по+
нимания событий… — Г. Флоровский примеряет собственную философию
истории, повитую эсхатологическими интуициями, на историософский
опыт Тютчева и Достоевского. См.: Исупов К. Г. Серебряный век в поисках
смысла истории // История и литература / Ред. Ю. В. Стенник. Вып. 3.
СПб., 2002.

7 «Философия катехизиса есть единственная философия, совмести+
мая с христианством». — Реплика Тютчева в разговоре с Шеллингом,
переданная К. Пфеффелем в письме редактору газеты «L’Union» Пьеру
Лоранси (1873): «Вы пытаетесь совершить невозможное дело. <…> Фило#
софия, которая отвергает сверхъестественное и стремится доказывать все
при помощи разума, неизбежно придет к материализму, а потом погряз#
нет в атеизме. Единственная философия, совместимая с христианством,
целиком содержится в Катехизисе. Необходимо верить в то, во что верил
святой Павел, а после него Паскаль, склонять колено перед Безумием кре+
ста или же все отрицать. Сверхъестественное лежит в глубине всего наи#
более естественного в человеке. У него свои корни в человеческом созна#
нии, которые гораздо сильнее того, что называют разумом, признающим
лишь то, что ему понятно, т. е. ничего!» (ЛН. 2, 37).

Г. В. Флоровс�ий

Тютчев�и�Владимир�Соловьев
(Глава�из� �ни�и)

(1933)

Печатается по первопубликации: Путь. [Париж,] 1933. № 41. С. 3—24.

1 …с неохотой и огорчением. — Описание обстоятельств, какими со#
провождалась публикация «Великого спора», см. в комментариях к изда#
нию: Соловьев В. С. Соч.: В 2 т. М., 1989. Т. 1. С. 652—654.

2 Из русских достаточно напомнить Герцена. — Г. Флоровский
в 1923 г. защитил магистерскую диссертацию «Историческая философия
Герцена». Сохранившиеся части опубликованы: Флоровский Г. В. Иска#
ния молодого Герцена (Современные записки. [Париж,] 1929. Т. 39.
С. 274—305; Т. 40. С. 335—367; Флоровский Г. В. Из прошлого русской
мысли. М., 1998. С. 358—411).

3 «Все поле покрыто сухими костями». — Иез 37: 1—10.
4 См. хомяковский трактат в переводе с французского: «Несколько

слов православного христианина о западных вероисповеданиях. По пово#
ду брошюры г. Лоранси» (Париж, 1853): Хомяков А. С. Соч.: В 2 т. М.,
1994. Т. 2. Работы по богословию.

5 «Это Рим Юлиана+отступника…» — См.: Достоевский. XXII, 89,
361; XXIV, 173.



89

6 «Установление священства…»— Соловьев В. Россия и Вселенская
Церковь / Пер. с фр. Г. А. Рачинского. М., 1911 (М., 1991; репринт).
С. 15—16; далее — о ересях, особ. с. 49.

7 …прямое влияние Штросмайера. — Й. Ю. Штроссмайер (Штросмай#
ер) — католический Дьяковаро#Боснийский епископ в Хорватии, прини#
мавший живое участие в издании книги «Россия и Вселенская Церковь»
(на французском языке) и в истории перехода Соловьева в католичество;
в частности, именно он советовал русскому философу поехать в Рим на
личный прием к папе. Штроссмайер называл Соловьева «anima candida»
(«чистая душа»). См.: Ritting Svetozar, d#r. De relationibus Solovjevii ad
Croatas // Acta II Conventus Velehradensis, Pr. Boh. (рус. пер.: М., 1911);
Urban Jan, kn. VI. Solowiew i bizkup Strossmayer // Katolicyzm a Prawo#
slawie. Kr., 1912; Погодин А. Л. В. Соловьев и еп. Штроссмайер // Русская
мысль. 1922—1924. Кн. 9—12; Мочульский К. Гоголь. Соловьев, Достоев#
ский / Сост. и послесл. В. М. Толмачева. М., 1995 (по указ.). К. Мочуль#
ский, знакомый со статьей Г. Флоровского, также отметил близость
взглядов Тютчева и Соловьева на революцию (указ. соч. С. 105). См.: Се+
лезнев А. И. Поэзия Ф. И. Тютчева в интерпретации В. С. Соловьева //
Книга и печатное дело. Сб. трудов. СПб., 1999. С. 101—115.

Н. А. Оц�п

Ф. И. Тютчев
(1930)

Печатается по первопубликации: Числа. [Париж,] 1930. № 1.
С. 150—161.

Оцуп Николай Авдеевич (1894—1958) — писатель, журналист, иссле#
дователь#филолог. Сын придворного фотографа; в 1914 г. слушал лекции
А. Бергсона в Коллеж де Франс; эмигрант с 1922 г. В 1930 г. организовал
журнал «Числа» и был его главным редактором. Участник Сопротивле#
ния, автор докторской диссертации о Н. Гумилеве, романа «Беатриче
в аду» (1939), драмы в стихах «Три царя», поэмы «Встреча» (1928), мону#
ментального «Дневника в стихах» (1950). Посмертно издан двухтомник
стихов «Жизнь и смерть» (1961) и воспоминания и статьи в книге «Со#
временники. Литературные очерки» (1961). В 1958 г. издал под своей ре#
дакцией и предисловием «Избранные стихи» Тютчева.

С именем Тютчева связано рождение термина «Серебряный век», при#
оритет введения которого в обиход принадлежит Н. Оцупу. Он пишет
в статье «Серебряный век в русской поэзии» (1933): «Ее (поэзии. — К. И.)
золотой век для двадцатого столетия — Тютчев и Блок. Не существенно,
что между ними — десятилетия. Между Вергилием и Данте — двумя вер#
шинами европейского золотого века — столетия. В несравненно более ма#
лом масштабе — для России и для ее поэтов, ныне действующих, — Тют#
чев и Блок — поэты одной стихии. Есть в ней и что#то от Лермонтова, но
Лермонтов наполовину с Пушкиным, с тем давнопрошедшим золотым ве#
ком. Тютчев — весь в двадцатом столетии, и наш современник Блок ни#
сколько Тютчева не устраняет, не заменяет, а только становится рядом
с ним. Оба — в сердце всего, что движет современной поэзией. Блок к то#



90

му же дал голос нашей злободневности и был как бы физически ощути#
мым, страшным и ангельским лицом нашего золотого века» (Оцуп Н. А.
Океан времени. СПб., 1993. 557—558). По теме ‘Тютчев/Блок’ см.: Долго+
полов Л. К. Тютчев и Блок // Русская литература. 1967. № 2. С. 59—80;
Петрова И. В. Тютчев и Блок // Вопросы истории и теории литературы.
Челябинск, 1968. Вып. IV. С. 76—101.

В «Дневнике в стихах» (1950) Н. Оцупа есть знаменательная строчка:
«Воздадим / Дань и Тютчеву, и Леонардо» (Там же. С. 481). См. также
статью Г. Оцупа, опубликованную под псевдонимом: Раевский Г. А. Тют#
чев и немецкая поэзия // Звено. Париж, 1927. № 6. С. 368—369.

1 …был совершенно чужд его философии. — На близость Паскаля Тют#
чеву указано в исследовании: Брандт Р. Ф. Материалы для исследования
«Федор Иванович Тютчев и его поэзия» // Известия ОРЯС. 1911. Ч. 16.
Кн. 2. С. 205.

2 Видимо, Н. Оцуп имеет в виду статью Д. И. Писарева «Пушкин
и Белинский» (1865).

Н. К. Г�дзий

Тютчев�в�поэтичес�ой���льт�ре�р�сс�о�о�символизма
(1928)

Печатается по первой публикации: Известия по русскому языку
и словесности АН СССР. 1930. № 2. С. 465—549.

Гудзий Николай Калинникович (1887—1965) — литературовед, акаде#
мик АН УССР (с 1945). Историей литературы начал заниматься в семинаре
В. Н. Перетца в Киевском университете (1908), который окончил в 1911 г.
Руководил отделом древнерусской литературы в ИМЛИ им. А. М. Горько#
го (1938—1947), отделом русской литературы (1945—1952) и отделом
украинской древней литературы (1952—1961) в Институте литературы
им. Т. Г. Шевченко АН УССР. Автор множества трудов по истории древ#
них и новых литератур Украины и России.

1Д. И. Чижевс�ий

Тютчев�и�немец�ий�романтизм
(1927)

Печатается по тексту первой публикации: C
�
yz

�
evskyj D. Tutchew und

die dеutsche Romantik // Zeitschrift fu �r Slawische Philologie. 1927.
Bd. 4. Hf. 3/4. S. 299—323 (переводчики: Р. Мних и И. Дьячок).
Все сноски Д. Чижевского сохранены в тексте перевода без измене#
ний. Комментарий составлен переводчиками.

Чижевский Дмитро (Дмитрий) Иванович (1894—1977) — украинский
философ, культуролог, литературовед. Образование получил в Санкт#Пе#
тербургском (1911—1913) и Киевском (1913—1918) университетах.
В 1921—1924 гг. продолжал учебу в Германии (Гейдельбергский и Фрай#
бургский университеты), где слушал лекции К. Ясперса, Э. Гуссерля, мо#



91

лодого М. Хайдеггера. Всю свою жизнь после 1921 г. Чижевский провел
в эмиграции, сначала в Германии и Чехословакии, после войны в 1949—
1956 гг. преподавал славистику в Гарварде по приглашению Р. Якобсона,
с которым связывало его давнее знакомство. По возвращении из Америки
и до конца жизни Чижевский преподавал в Гейдельберге (с 1956), где
долгое время руководил Славянским семинаром. Похоронен в Гейдель#
берге. Основные работы и книги Д. Чижевского посвящены истории ли#
тературы Киевской Руси, истории украинского и славянского барокко,
философии Г. Сковороды и Я. А. Коменского, творчеству Гоголя и Досто#
евского, философии Гегеля и восприятии Гегеля в славянском мире (Чи#
жевский защитил диссертацию «Гегель в России»). Отдельную область
исследований Чижевского составляют монографии: двухтомная история
русской духовной культуры, два тома истории русской литературы XIX ве#
ка («Романтизм» и «Реализм»), курс истории украинской литературы,
два тома сравнительной истории славянских литератур. В Кембридже
в 1975 г. вышла библиография работ Д. Чижевского. В настоящее время
в ряде научных центров Польши (Краков) и Украины (Киев, Дрогобыч)
проходят конференции, посвященные изучению наследия Д. Чижевского;
издаются материалы этих штудий.

Соч.: Философия на Украине. Прага, 1926; «Советская» философия //
Современные записки. [Париж,] 1927. Т. 33; Философские искания в со#
ветской России // Там же. 1928. Т. 37; Кризис советской философии //
Там же. 1930. Т. 40; Формализм в этике // Труды Народного университе#
та в Праге. Прага, 1929. Вып. 1; Проблема Двойника // Достоевский. Сб.
статей / Ред. А. Бем. Прага, 1929; Философия Г. Сковороды, 1934 (Мюн#
хен, 1966); Гегель в России. Париж, 1939.

Работы Д. Чижевского о Тютчеве можно разделить на три группы. Во#
первых, это отдельные главы общего характера и замечания о творчестве
и мировоззрении Тютчева в монографиях и учебниках Чижевского. Сюда
же примыкает и словарная статья о Тютчеве с библиографией в немецкой
энциклопедии русской литературы (Hauptwerke der russischen Literatur /
Hrg. von W. Kasack. Mu �nchen, 1997. S. 269—271). Для этих работ Чижев#
ского характерен общий анализ стиля и мировоззрения Тютчева, особен#
но языковых аспектов его поэзии, ведущих мотивов и топосов. С другой
стороны, Чижевский часто критикует Тютчева как политического деяте#
ля и дипломата, который в образе только одной России видел спасение
для целой Европы (ср. в этом смысле: Tschizewskij D. Zwischen Ost und
West. Russische Geistesgeschichte. II. Hamburg, 1961. S. 79; ср. также со#
временную интерпретацию: Хевролина В. М. Внешнеполитические сюже#
ты в поэзии Ф. И. Тютчева // Новая и новейшая история. 2004. № 3.
С. 216—225). Вторая группа текстов Чижевского о Тютчеве — это крат#
кие заметки и материалы к интерпретации (от полстраницы до трех стра#
ниц), которые Чижевский печатал в 30#е годы в журнале «Zeitschrift fu�r
slawische Philologie» в рубрике «Плоды литературного чтения» («Literari#
sche Lesefruechte»). Здесь мы встречаем самые разнообразные материалы:
от замечаний и дополнений к интерпретациям Ю. Тынянова и Л. Пум#
пянского стихотворений Тютчева до материалов о связях Тютчева с не#
мецкими поэтами, философами, историками (Н. Ленау, Ю. Кернер, фон
Мальтитц). Сюда же примыкает рецензия Чижевского на вышедший в
1928 г. сб. «Урания. Тютчевский альманах» (Zeitschrift fu �r slawische Phi#



92

lologie. Bd. 7. S. 459—469). К третьей группе текстов можно отнести са#
мую крупную работу Чижевского о Тютчеве — статью «Тютчев и немец#
кий романтизм». Она появилась в основанном Максом Фасмером журнале
«Zeitschrift fu �r slavische Philologie» (1927. Вып. 4), годом позже после
публикации на немецком языке в третьем томе этого же журнала статьи
С. Франка «Космическое чувство в поэзии Тютчева» (С. 20—58). Многие
мысли Чижевского перекликаются с рассуждениями Франка, и в самом
начале своей статьи Чижевский пишет, что он предполагает знакомство
читателя с работой Франка и опускает поэтому многие объяснения. За#
тронутые в этой статье Д. Чижевского темы, связанные с философским
смыслом поэзии Тютчева, получили дальнейшее осмысление и интерпре#
тацию в работах зарубежных славистов и специалистов по истории рус#
ской мысли. В этом контексте к тематике статьи Д. Чижевского примы#
кает прежде всего напечатанная в «Русской мысли» (1923. Кн. 6—8.
С. 322—329) статья Лоллия Львова «Памяти Тютчева», глава о Тютчеве
в монографии Всеволода Сечкарева «Влияние Шеллинга на русскую лите#
ратуру 20—30 гг. ХІХ века» и обширная работа Николая фон Бубнова
«Философская поэзия Тютчева», появившаяся в 1956 году в сборнике,
посвященном 70#летию Макса Фасмера. Назовем и созвучные мыслям
Чижевского диссертации зарубежных исследователей: Cornillot F. Tjut#
cev. Poete#philosophe. Paris, 1974; Wehrle A. Tension in the Poetry of
F. I. Tjutchev. Columbus/Ohio, 1974; Pratt S. 1) The Metaphysical Poetry of
Tjutchev and Baratynskij. New York, 1978; 2) The Semantics of Chaos in
Tjutchev. Mu�nchen, 1983; Slawistische Beitraege. Bd. 171).

Отдельные аспекты связей Тютчева и немецких романтиков, темати#
чески близкие к исследованию Чижевского, интерпретировались и совет#
скими литературоведами (ср., например: Неусыхин А. И. Тютчев и Гель#
дерлин // ЛН. 2, 542—547).

Работе над статьей о Тютчеве предшествовала большая работа по изу#
чению источников и уже опубликованных материалов. В своей статье Чи#
жевский упоминает не только малоизвестные сегодня публикации о Тют#
чеве В. Брюсова в Русском Архиве: По поводу нового издания сочинений
Ф. И. Тютчева (Русский Архив. 1900. № 1. С. 405—420); Ф. И. Тютчев.
Летопись его жизни (Русский Архив. 1903. № 3. С. 481—498) или объем#
ную публикацию Р. Ф. Брандта «Материалы для исследования “Федор
Иванович Тютчев и его поэзия”», которая печаталась в двух выпусках
Известий Отделения русского языка и словесности Императорской Акаде#
мии наук (том ХVI. Санкт#Петербург, 1912. Кн. 2. С. 136—232; Кн. 3.
С. 1—65). Чижевский ссылается на никогда не публиковавшиеся руко#
писные работы (диссертации) о немецком романтизме, как, например, ис#
следование Ильзе Клетте «Ночь в произведениях романтиков» (Ilse Klette.
«Die Nacht in den Dichtungen der Romantik»). Эта диссертация была за#
щищена в Грайсфальде в 1924 году, ее машинопись (112 с.) хранится
в Государственной библиотеке в Берлине.

В статье Д. Чижевского упомянуты следующие имена и произведения:
Варнхаген (Варнгаген) фон Энзе (Varnhagen von Ense; 1785—

1858) — немецкий дипломат, публицист, писатель и биограф; поддержи#
вал связи с представителями позднего немецкого романтизма.



93

«Духовидец» (Geisterseher) — неоконченный роман Ф. Шиллера;
русский перевод см.: Духовидец. Из воспоминаний графа фон О*** //
Шиллер Ф. Собр. соч.: В 7 т. М., 1956. Т. 3. С. 533—648.

«История господина Вильяма Ловеля» (Geschichte des Herrn Wil#
liam Lovell) — Роман в письмах Людвига Тика, представляющий историю
молодого человека на фоне борьбы и дискуссий между Просвещением
и движением «бури и натиска».

Готтгильф Генрих фон Шуберт (Gotthilf Heinrich von Schubert;
1780—1860) — немецкий врач, естествоиспытатель и философ, предста#
витель органически ориентированной романтической натурфилософии.
Основные произведения: «Панорама ночных аспектов естественных наук»
(«Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaft»), «Символика сно#
видения» («Symbolik des Traumes»). См.: Шуберт Г. Г. Взгляд на ночную
сторону естественной науки // Эстетика немецких романтиков. М., 1987.

Йоганн Вигельм Риттер (Johann Wilhelm Ritter; 1776—1810) —
немецкий физик и химик, открыватель (1801) ультрафиолетового излуче#
ния, изучал взаимосвязь гальванических и химических процессов; счи#
тал Вселенную огромным живым организмом.

Франц Боль (Franz Boll — Johannes Evangelista; 1867—1924) — не#
мецкий филолог#классик, библиотекарь, специалист по античной астро#
номии и астрологии.

Юстиниус Кернер (Justinus Kerner; 1786—1862) — немецкий поэт,
один из представителей позднеромантической швабской школы; для его
творчества характерны мистические мотивы.

Годви, Или каменный образ матери — роман Клеменса Брентано
(1778—1842), немецкого романтика, поэта и писателя.

Жан Поль (Jean Paul; 1763—1825) — известный немецкий писатель
и литературный критик, автор романа «Гесперус».

Фритц Штрих (Fritz Strich; 1882—1963) — немецкий литературо#
вед, специалист по творчеству Гёте и Грильпарцера, автор монографии
«Немецкий классицизм и романтизм» (1922).

Юлиус Петерсен (Julius Petersen; 1878—1941) — немецкий литера#
туровед, критик, издатель сочинений Шиллера, автор монографии «При#
звание немецкого романтизма. Введение в современное литературоведе#
ние» (1926).

Карл Густав Карус (Carl Gustav Carus; 1789—1869) — немецкий
медик, естествоиспытатель, художник и философ, приверженец космоло#
гической натурфилософии, ввел понятие бессознательного в современную
психологию. Основное сочинение Каруса — «Психе. К истории развития
души» («Psyche. Zur Entwicklungsgeschichte der Seele»).

Вильгельм Генрих Рошер (Wilhelm Heinrich Roscher; 1845—1925) —
немецкий филолог#классик, издатель шеститомного «Лексикона древ#
ностей».

Йоган Георг Гаманн (Johan Georg Hamann; 1730—1788) — немец#
кий философ и писатель, выступал против односторонности просветитель#
ского рационализма, за объединение религии и философии.

Иоганн Арнольд Канне (Johann Arnold Kanne; 1773—1824) — не#
мецкий писатель и языковед.



94

Георг Фридрих Кройцер (Georg Friedrich Creuzer; 1771—1858) — не#
мецкий филолог, основатель сравнительной мифологии.

Йозеф Гёррес (Joseph Goerres; 1776—1848) — немецкий публицист,
сторонник натурфилософии, примыкал к кружку гейдельбергских роман#
тиков, собирал и исследовал фольклор.

Фридрих Франц фон Мальтиц (Friedrich Franz von Maltitz; 1794—
1857) — барон; немецкий поэт, предпринял попытку дописать драму
Шиллера «Димитрий».

В. В. Вейдле

Тютчев�и�Россия
(1939)

Печатается по изданию: Вейдле В. В. Задача России. Нью#Йорк,
1956. С. 169—200. Впервые: Русские записки, 1939. Т. 18. С. 140—
157.

Вейдле Владимир Васильевич (1895—1979) — критик#мыслитель, ис#
торик искусства, философ культуры и религии, писатель. Из обрусевшей
немецкой семьи. Воспитанник историко#филологического факультета Пе#
тербургского университета (1916). В 1918—1920 гг. преподавал в Перм#
ском университете, затем в Петрограде (1921—1924). В эмиграции с 1924 г.
В 1925—1952 гг. преподавал в Богословском институте в Париже, затем
в Брюгге, в Мюнхене, в двух американских университетах. Написал ро#
ман «Вдвоем без друга», повесть «Белое платье», несколько рассказов.
Автор книг: Вечерний день. Нью#Йорк, 1952; Задачи России. Нью#Йорк,
1956; Безымянная страна. Париж, 1968; Зимнее солнце. Из ранних вос#
поминаний. Вашингтон, 1966; На память о себе. Париж, 1979; Эмбриоло#
гия поэзии: введение в фоносемантику поэтической речи. Париж, 1980;
Критические заметки. Об истолковании стихотворений, по преимуществу
касающиеся трудов Р. О. Якобсона, Ю. М. Лотмана, К. Ф. Тарановского //
Вопросы литературы. 1992. № 1; Умирание искусства. Размышления
о судьбе литературного и художественного творчества (1937) / Сост. и пос#
лесловие И. А. Доронченкова; коммент. И. А. Доронченкова и В. М. Лу#
рье. СПб., 1996; Эмбриология поэзии. Статьи по поэтике и теории искус#
ства. М., 2002.

Творчество Тютчева В. Вейдле воспринимал как завершение золотого
века русской классики и как прорыв в то будущее, культурой которого
она наследуется. Таким наследником В. Вейдле считал и себя, о чем гово#
рит название его книжки 1952 г.: «Вечерний день»; ср.: «Помедли, по#
медли, вечерний день…» («Последняя любовь», 1852).

1 «Целый народ выгнать трудно» — запись М. П. Погодина от 16 мар#
та 1821 г.: ЛН. 12. По комментарию публикатора Л. Н. Кузиной: «В нача#
ле марта 21 года Александр Ипсиланти с небольшим отрядом переправил#
ся через реку Прут и вступил в турецкие владения, чтобы поднять
балканские народы на восстание против турецкого ига. Первоначальные
успехи восставших позволили предполагать, что турки будут изгнаны
с Балканского полуострова. Отсюда разговор о “переезде целого народа”»
(ЛН. 2, 18).



95

2 «…Карла Великого»… — «Когда возложили венцы на головы брачу#
ющимся, милейший Аксаков в своем огромном венце, надвинутом прямо
на голову, смутно напомнил мне раскрашенные деревянные фигурки,
изображающие императора Карла Великого» (письмо Э. Ф. Тютчевой от
12 января 1866 г.: 1980. 2, 202).

3 Письмо, адресованное… — См. справку о д#ре Кольбе в комментарии
к тексту И. С. Аксакова.

4 …из окон своей квартиры в доме армянской церкви. — Дом Лазарева
(напротив Гостиного двора) по Невскому проспекту (ныне № 42), примы#
кающий к армянской церкви св. Екатерины (1771—1780, по проекту
Ю. М. Фельтена). Дом был надстроен в 1835—1837 гг. архитектором
А. И. Мельниковым. В  1823—1825 гг. здесь жил декабрист Г. С. Батень#
ков, в 1828 г. — мыслитель#мистик и государственный деятель М. М. Спе#
ранский. Тютчев жил здесь в 1854—1872 гг.

5 …письмо Хопкинса Роберту Бриджесу 7 марта 1884 г. — Хопкинс
Джерард Мэнли (1844—1889) — английский поэт, католический священ#
ник (1874), иезуит; преподавал древние языки в колледжах.

6 …около чина и кнута. — Цитируются записи в дневнике М. П. По#
година от 20—25 июня и 17 сентября 1825 г. (ЛН. 2, 13).

7 Что самовластье, по мнению Тютчева, может развращать… де+
кабристам… — См. «14 декабря 1825 г.» («Вас развратило самовластье…»),
1826.

8 По поводу роскошного приема у Кушелевых… — Дом государствен#
ного контролера Александра Григорьевича Кушелева+Безбородко (1800—
1855) славился музыкально#литературными вечерами; см., напр., в мему#
арах А. И. Георгиевского (ЛН. 107).

9 В 1853 г. в Петербург приезжала Рашель… — Элиза Рашель (1821—
1858) была осенью 1858 г. на гастролях в Петербурге; Тютчев видел ее
в роли Марии Стюарт в трагедии Шиллера, но не испытал уже того восхи#
щения, какое вызвала ее игра у поэта в Париже и Брюсселе (август 1842).

10 Лорд Актон — Актон Гренвиль — сын лорда#президента совета гра#
фа Джорджа Гренвиля, чрезвычайного посла Англии.

11 Если, хваля звуковую выразительность стихов Вяземского о Вене+
ции… — По поводу стихотворения князя Петра Андреевича Вяземского
«Ночь в Венеции» («По зеркалу зыбкого дола…») Тютчев говорил в пись#
ме к Э. Ф. Тютчевой от 1 ноября 1853 г.: «Я недавно читал его стихи на
Венецию, которые, действительно, очень хороши. Своею нежностью
и гармоничностью они напоминают движение гондолы. Что это за язык —
русский язык!» (Старина и новизна. XVIII. C. 59). Ср. суждение русского
европейца и близкого к славянофилам Тютчева о языке книги П. А. Вя#
земского о Фонвизине (СПб., 1848): «Именно потому, что она (книга. —
К. И.) европейская, ваша книга — в высшей степени русская. Взятая ею
точка зрения есть колокольня, с которой открывается вид на город.
Проходящий по улице не видит его. Для него город как таковой не суще#
ствует. Вот что не хотят понять эти господа, воображающие, что творят
национальную культуру <…>» (1980. 2, 103; см. комментарий С. И. Ду#
рылина: Мурановский сб. М., 1928. Вып. 1. С. 59—60). Ср. также рассуж#
дение о живом языке, «имеющем корни в родной почве», в письме
Н. В. Сушкову в январе—апреле 1847 г. (1980. 2, 91).



96

Сюжет ‘Тютчев/Вяземский’ и в биографическом, и в историко#лите#
ратурном плане существен для картины культурной жизни той эпохи.
См.: Брюсов В. Тютчев и князь Вяземский // Русский архив. 1903. Кн. II.
№ 6. С. 289 (об упомянутом выше тексте «Ночь в Венеции», приписанном
Тютчеву в издании 1900 г.); Благой Д. Д. Тютчев и Вяземский (1916—
1928) // Благой Д. Д. От Кантемира до наших дней: В 2 т. М., 1972. Т. 1.
С. 387—417; Гиллельсон М. И. П. А. Вяземский. Жизнь и творчество. Л.,
1969 (по указ.). Кн. В. П. Мещерский дает яркую картину общения двух
поэтов и острословов в 1860#е гг.: «Самым оригинальным и прелестным
зрелищем в то время были беседы и общение князя Вяземского с Тютче#
вым. <…> Тютчев, со своими белыми волосами, развевающимися по вет#
ру, казался старше князя Вяземского, но был моложе его; но, находясь
перед князем Вяземским, он казался юношей по темпераменту. <…> Бы#
вало, Тютчев приходит к горячо им любимому князю Вяземскому отвести
душу, и сразу рисуется прелестная картина: безмятежного, с умным ли#
цом, где добрая улыбка попеременно сменяется ироническою усмешкою,
старика князя Вяземского и пылающего своим вдохновением или своею
главною заботой минуты старика Тютчева. Тютчев усаживается, как все#
гда, уходя в кресло, князь Вяземский сидит прямо в своем кресле, покури#
вая трубку, а Тютчев начинает волноваться и громить своим протяжным
и в то же время отчеканивающим каждое слово голосом в области внеш#
ней или внутренней политики. А князь Вяземский только с перерывами
издает звуки, вроде: гм…, и пускает из трубки дым, такой же спокойный,
как и он, и когда Тютчев окончит свою тираду, вставляет в промежуток
между другою тирадою какое#нибудь спокойное или остроумное размыш#
ление, и как часто с единственною заботою оправдать или извинить, по#
сле чего Тютчев, как бы ужаленный этим спокойствием, уносится еще
дальше и еще сильнее в область своих страстных рассуждений. Изуми#
тельно кроткая терпимость была отличительною чертою князя Вяземско#
го. Нетерпимость была отличительною чертою его друга Тютчева» (Ме+
щерский В. П., князь. Мои воспоминания. СПб., 1897. Ч. 1. (1850—1865).
С. 441—442; цит. по указ. статье Д. Благого, с. 400—401).

Вяземский первый после смерти Тютчева высказал пожелание, что#
бы друзья составили «Тютчевиану, прелестную, свежую, живую совре#
менную антологию. Каждое событие, при нем совершившееся, каждое
лицо, мелькнувшее перед ним, иллюстрированы и отчеканены его ярким
и метким слогом» (Русский архив. 1875. Стлб. 1994). Как отмечает
М. И. Гиллельсон, «пожелание осталось пожеланием, и даже он сам не
внес свою лепту» (Указ. соч. С. 356). «Тютчевиану» издал Г. Чулков
в 1922 г.; переизд.: М., 1992.

12 Конечно, и Даль, и Гильфердинг выучились писать по+русски… —
Даль Владимир Иванович (1801—1872) — знаменитый автор четырехтом#
ного «Словаря живого великорусского языка» (1861—1866) и собиратель
русского фольклора, был сыном датчанина и немки. 21 ноября 1871 г.
Тютчев писал отцу с просьбой прислать ему «Словарь» Даля: «Он мне
очень нужен бывает!» (ЛН. 2, 638).

Гильфердинг Александр Федорович (1831—1872) — историк#сла#
вист, фольклорист и публицист, был сыном директора дипломатической
канцелярии в Варшаве при наместнике Царства Польского. Из рода не#
мецких (саксонских) евреев. См. послание ему Тютчева по поводу неиз#



97

брания в Академию наук: «Спешу поздравить с неудачей…» (1966. 2,
216). См. Кожинов, 315—317.

13 …русская любовь — Е. А. Денисьева.
14 Языковед и историк литературы Фосслер… — Карл Фосслер

(1772—1849) — немецкий ученый#лингвист, филолог#романист, занимал#
ся языками и литературами Италии, Франции, Испании; разделял эсте#
тические убеждения Б. Кроче. В. Вейдле могли быть известны публика#
ции переводов этюдов К. Фосслера: 1) Грамматика и история языка.
К вопросу об отношении между «правильным» и «истинным» в языкове#
дении // Логос. 1910. Кн. 1. С. 157—170; 2) Отношение истории языка
к истории литературы // Там же. 1912—1913. Кн. 1 и 2. С. 247—258;
3) Грамматические и психологические формы в языке // Проблемы лите#
ратурной формы. Л., 1928. См. о нем: Боткин С. М. Обзор работ К. Фосс#
лера по романскому языкознанию // Журнал Министерства народного
просвещения. 1915. Ч. 58. Июль; Жирмунский В. М. Предисловие // Проб#
лемы литературной формы. Л., 1928.

В. В. Вейдле

Последняя�любовь�Тютчева
(1948)

Печатается по первоисточнику: Новый журнал. [Нью#Йорк,] 1948.
№ 18. С. 181—200.

Статья Вейдле является обогащенным собственными наблюдениями
конспектом работ Г. И. Чулкова (1879—1939) «Любовь в жизни и лирике
Тютчева», 1922 (ТС, 5—32) и книжки «Последняя любовь Тютчева
(Е. А. Денисьева)» (Л.; М., 1928): использованы композиция статьи, ци#
тируемые в ней материалы и просто отдельные фразы. Некоторые добав#
ки Вейдле из других источников ничего существенно нового к исследова#
нию Г. Чулкова не прибавляют.

1 Есть, правда, письма Китса к Фанни Браун и самой жизнью рож+
денная трагедия Гёльдерлина и его Диотимы; есть поразительный в сво+
ей законченности роман Жорж Санд и Мюссе, и «образцовая» любовь
Браунинга и Елизаветы Баррет. — Роман английского поэта#романтика
Джона Китса (1795—1821) с соседкой по жилью Фанни Браун длился
с сентября 1818 г.; предполагался брак, но он оттягивался из#за плохого
состояния финансовых дел Китса.

Роман французской писательницы Жорж Санд (Аврора Дюпен, по
мужу Дюдеван; 1794—1876), которая в 1831 г. уехала от мужа и посели#
лась в Париже, с поэтом#романтиком и беллетристом Альфредом де Мюс+
се (1810—1857), длился с 1833 до примерно 1836 г.

Фридрих Гёльдерлин (1770—1843) — один из крупнейших поэтов#
романтиков Германии, в 1796—1798 гг. был домашним учителем во
Франкфурте#на#Майне в семье коммерсанта Гонтара, где он познакомился
с хозяйкой дома, Сюзеттой Гонтар. Влюбленный в нее Гёльдерлин назы#
вал Сюзетту Диотимой, по имени героини своего романа «Гиперион» (см.
письма Диотимы: Die Briefe der Diotima / Hg. Carl Viсtor. Lpz., 1923). По#



98

пытка поставить рядом имена Гёльдерлина и Тютчева сделана в эссе
А. И. Неусыхина (ЛН. 2, 542—547).

Роберт Браунинг (1812—1889) — английский поэт, в 1846 г. при ро#
мантических обстоятельствах женился на поэтессе Элизабет Баррет Мо+
ултон (Браунинг; 1806—1861). См. ее письма: The letters / Ed.
F. G. Kenyon. London, 1897. Vol. 1—2. См.: Елистратова А. Эпистоляр#
ная проза романтиков // Европейский романтизм. М., 1973. С. 309—351.

2 «Ты мой собственный»… — из письма А. И. Георгиевскому от
13/25 декабря 1864 г. (1980. 2, 201).

3 …для него начинается новая жизнь не потому, что он полюбил, как
для Данте, — incipit vita nova, а потому, что <…> поэт узнал, что он
любим. — Ср. у Г. Чулкова: «Беатриче Данте была юная флорентийская
дама, однако мы не сомневаемся, что в обличье этой особы поэт увидел то
вечно#женственное начало, которое позволило ему написать “Божествен#
ную комедию”. Графиня Лерхенфельд так и останется в глазах поэта
мюнхенской красавицей, и он не видел в ней ничего иного. Все прочие
любовные увлечения Тютчева не оставляют сомнения в том, что поэт ис#
кал в них совсем не тех откровений, какие чаровали душу Данте» (Чул+
ков Г. Любовь в жизни и лирике Тютчева // ТС. 29—30).

О Данте разговаривал М. Погодин с Шеллингом в пору знакомства
с Тютчевым (ЛН. 2, 73). Тютчев мог познакомиться с трактатом (или лек#
цией) Шеллинга «О Данте в философском отношении» в составе «Филосо#
фии искусства» (1803—1805): Шеллинг Ф. В. Философия искусства. М.,
1966. С. 445—456.

В. С. Соловьев писал об объединяющей Данте и Тютчева идее «все#
мирной монархии» (Соловьев Вл. Письма: В 4 т. / Ред. Э. Радлов. Пг.,
1923. Т. 4. С. 27). С именем Данте связывает мирочувствие Тютчева и
Г. Мейер в публикуемой в Антологии статье. См. скульптурно#архитекто#
ническое и фонетическое соприсутствие Данте и Тютчева в трактате
О. Э. Мандельштама «Разговор о Данте», 1933 (М., 1967. С. 17, 78). Един#
ственная пока работа на тему ‘Тютчев/Данте’ завершается выводом:
«Дантовские истоки имперских идей Тютчева бросают свет на тютчевскую
традицию в “имперской теме” молодого Мандельштама» (Лотман Ю. М.
Тютчев и Данте. К постановке проблемы // Типология литературных вза#
имодействий (Ученые записки Тартуского госуниверситета. Труды по рус#
ской и славянской филологии. Литературоведение. Тарту, 1983. Вып. 620.
С. 35). См. в этой связи: Мусатов В. Мандельштам и Тютчев // Творче#
ство писателя и литературный процесс. Межвуз. сб. научн. трудов. Ива#
ново, 1981. С. 189—205.

4 Гейне восхищался ею <…> был влюблен в ее сестру. — «Восхищал#
ся» Гейне А. Крюденер: о «божественной Амалии» Гейне говорит в пись#
ме к Тютчеву от 1 октября 1828 г.: Гейне Г. Собр. соч.: В 10 т. М., 1959.
Т. 9. С. 478—479.

5 …вызванного ночным пожаром и описанного впоследствии Тургене+
вым… — В рассказе И. С. Тургенева «Пожар на море» описана реальная
катастрофа 14/28 мая 1838 г.; сам Тургенев при этом повел себя не луч#
шим образом, как говорят очевидцы, в частности, широко осведомленный
в подобных историях князь Петр Владимирович Долгоруков (1815—1868):
Петербургские очерки. Памфлеты эмигранта. 1860—1867. М., 1934.



99

6 …странное письмо. — В списке адресатов Л. Н. Толстого фамилии
г#жи Лапп не значится.

7 …пишет мадригалы племяннице Горчакова Н. С. Акинфиевой. — Ро#
ман А. М. Горчакова со своей внучатой племянницей красавицей Надеж#
дой Сергеевной Акинфиевой (1839—1891) наделал шума и вызвал недо#
вольство государя (ЛН. 1, 316). А. И. Георгиевский (1830—1911) писал
в своих «Воспоминаниях»: «Н. С. Акинфиева, обворожившая всех наших
дипломатов, начиная с их главы князя А. М. Горчакова и кончая почтен#
ными членами его Совета бароном Жомини и Ф. И. Тютчевым» (ЛН. 2,
118). Ей посвящено стихотворение «Как летней иногда порою…», 1863.

8 У Китса было прозрение о том, что поэту свойственно быть ли+
шенным ясно очерченной, выпуклой личности… — Из «Писем» (опубл.
1848) Джона Китса: «Характер поэта <…> лишен всякой определенности.
Поэт не имеет собственного “я”, он все и ничто. У него нет характера.
<…> Поэт — самое непоэтическое существо на свете. У него нет постоян#
ного облика, но он все время стремится его обрести — и вселяется в кого#
то другого» (История эстетики. Памятники мировой эстетической мысли:
В 5 т. М., 1967. Т. 3. С. 793). Это убеждение Китса создало в англоязыч#
ной культуре свою традицию. Томас Стернз Элиот (1888—1965) в тракта#
те «Традиция и индивидуальный талант» (1919), поминая попутно Китса,
утверждает: «Та точка зрения, которую я пытаюсь опровергнуть, возмож#
но, связана с метафизической теорией субстанционального единства
души; моя мысль в том, что поэт не выражает некую “личность”, но слу#
жит своего рода медиумом, являясь лишь средой, а не индивидуальнос#
тью, в которой впечатления и опыт реальной жизни сочетаются в причуд#
ливых и неожиданных комбинациях. Такие впечатления и такой опыт,
для личности в ее обычном бытии очень важные, могут никак не отра#
зиться в поэзии, а тот опыт, который становится важен в поэзии, может
играть лишь самую ничтожную роль в обыденной жизни поэта как инди#
видуальности» (Элиот Т. С. Назначение поэзии. Статьи о литературе.
Киев, 1996. С. 164). Ср. суждение Гоголя о Пушкине: «Все наши русские
поэты: Державин, Жуковский, Батюшков удержали свою личность.
У одного Пушкина ее нет» (Гоголь Н. В. Собр соч.: В 4 т. М., 1952. Т. 4.
С. 121).

9 …вернувшись <…> с проповеди епископа Мермийо… — неустанов#
ленное лицо.

10 …обедал с Герценом (который писал Огареву: «Тютчев еще больше
мед и млеко»)… — См.: Герцен. XXVIII, 50. Э. Ф. Тютчева пишет из Пари#
жа 10/22 марта 1865 г. К. Пфеффелю: «Он (Ф. И. Тютчев. — К. И.) встре#
тил в Париже множество русских знакомых <…>» (ЛН. 2, 372). Тютчев
виделся в Париже с Герценом дважды (Герцен. XXVIII, 48—50; содержа#
ние бесед неизвестно), был на заседании Законодательного корпуса (1984.
2, 276). В целом сюжет ‘Герцен/Тютчев’ неясен. Известен уничижитель#
ный отзыв Герцена о «московском Ювенале» при публикации послания
Тютчева «Его светлости князю А. А. Суворову» (1863) в «Колоколе» 1 ян#
варя 1864 (Герцен. XVIII, 19—20). Послание Тютчева вызвано отказом
генерал#губернатора Александра Аркадьевича Суворова (1804—1882),
внука полководца, подписать приветственный адрес М. Н. Муравьеву#Ве#
шателю.



100

Исследователями отмечено общее внимание Герцена и Тютчева к Бё#
ме (ЛН. 1, 178—179). Читателем «Колокола» была Екатерина Федоровна
Тютчева (1835—1882), младшая дочь от первого брака (ЛН. 2, 457). Она
же через Дарью Федоровну попросила папá достать и переслать ей запре#
щенные «Записки» Екатерины II с предисловием Герцена, и папa,́ как
председатель Комитета цензуры иностранной (!), просьбу выполняет (ЛН.
2, 298).

11 П. В. Быков, видевший его тогда же… — См.: ТС, 17.
Быков Петр Васильевич (1843—1930) — писатель, библиограф,

текстолог, мемуарист («Силуэты далекого прошлого», 1930); редактор
изданий сочинений А. С. Афанасьева#Чужбинского, А. И. Плещеева,
Н. С. Лескова, М. Ю. Лермонтова, Ф. И. Тютчева (см.: Николаев А. А. Об
издании «Полного собрания сочинений» Тютчева (1912) // ЛН. 2, 534—
542).

12 «И если загробная жизнь мне дана», — как говорит Боратын+
ский… — Неточно цитируется последняя строфа стихотворения Баратын#
ского «На смерть Гёте», 1832 (нужно: «…нам дана»: Баратынский, 242).

13 Один из его сослуживцев, гр. Капнист, заметил… — История сти#
хотворения «Как ни тяжел последний час» (1867; см.: 1966. 2, 430) рас#
сказана в предисловии к «Сочинениям графа П. И. Капниста» (М., 1901.
Т. 1. С. СХХХIV). Капнист Петр Иванович (1830—1898) — публицист,
драматург, поэт, цензор#чиновник Главного управления по делам печати.
Внук писателя В. В. Капниста (1758—1823), внучатый племянник Гаври#
лы Романовича Державина.

В. В. Вейдле

О�поэзии�Тютчева
(1951)

Печатается по первопубликации: Вестник РСХД. [Париж,] 1951.
№ 3. Т. III. С. 13—18.

1 Известен рассказ его дочери… — Аксаков И. С. Биография Федора
Ивановича Тютчева. М., 1886. С. 84—85.

2 …были «проредактированы» Тургеневым… — См., напр., варианты
текста: 1966. 2, 236—237.

3 …свою собственную личность. — См. комментарии к статье В. Вейд#
ле «Последняя любовь Тютчева», а также: Вейдле В. В. Умирание искус#
ства. Размышления о судьбе литературного и художественного творче#
ства. М., 1996. С. 122—127.

4 Стихи, вложенные в конверт с письмом жене (без точной даты), —
в переводе М. П. Кудинова: «Как зыбок человек! Имел он очертанья — /
Их не заметили. Ушел — забыли их. / Его присутствие — едва заметный
штрих. / Его отсутствие — пространство мирозданья» (1966. 2, 413).



101

Б. К. Зайцев

Тютчев.�Жизнь�и�с�дьба
(К�75-летию��ончины)

(1949)

Печатается по первоисточнику: Возрождение. 1949. № 1. С. 97—
109.

Зайцев Борис Константинович (1881—1972) — писатель и эссеист
импрессионистического толка, переводчик, мемуарист; из дворян. Пер#
вый сборник рассказов вышел в 1908 г., второй — в 1909#м, третий —
в 1911#м; первое «Собрание сочинений» (7 томов) — в 1916—1919 гг. Ав#
тор повестей «Голубая звезда» (1918), «Странное путешествие» (1937),
«Анна» (1929), сборника новелл «Рафаэль» (1922), книги очерков «Ита#
лия» (1923), художественно#житийных текстов об Алексии, человеке Бо#
жием (1925), и Сергии Радонежском (1925), путевых очерков «Афон»
(1936) и «Валаам» (1928), романов «Золотой узор» (1926) и «Дом в Пасси»
(1935), автобиографической тетралогии «Путешествие Глеба» (1937—
1953), мемуарных книг «Москва» (1939) и «Далекое» (1965), книг об
И. С. Тургеневе (1932), В. А. Жуковском (1951) и А. П. Чехове (1954).

1 Может быть, сама жизнь эта есть некое художественное произве+
дение? — Сходные интонации слышны у Б. Зайцева в эссе «Жизнь с Гого#
лем» о позднем периоде творчества автора «Выбранных мест…»: «Это есть
уже художество жизни. Создание из себя некоего лучшего произведения»
(Современные записки. [Париж,] 1935. Т. 59. С. 281). Статья о Тютчеве
композиционно завершается уточнением открывающего ее тезиса: «Жизнь
Тютчева можно рассматривать как художественное произведение: имя
ему драма».

Б. Зайцев приобщается здесь к традиции особого рода эстетики
жизни, когда, наперекор академической науке о словесности с ее биогра#
фическим натурализмом, а также в пику формальному методу с его пафо#
сом борьбы жанров и стилевых приемов, мыслители Серебряного века из
культурного прошлого конструируют мифологический эталон творческо#
го подвига художников жизни внутри жизни. И тогда о Пушкине можно
сказать, что он есть «художественно отвержденный и нравственно утвер#
жденный русский быт» (Зайцев Конст. Пушкин как учитель жизни //
Русская мысль. [София,] 1927. № 1. С. 40), а о Франциске Ассизском: «Со
свойственным итальянскому народу даром пластического воплощения он
разыгрывал <…> притчи и заповеди блаженства <..>» (Бицилли П.
Св. Франциск Ассизский и проблема Ренессанса (1226—1926) // Совре#
менные записки. [Париж,] 1927. Т. 30. С. 525). Эстетически осознана
С. Булгаковым в ранней «Философии хозяйства» (1912) теоантропоургия
как богочеловеческое благоустроение истории внутри истории: «Демиург
в хозяйственном процессе организует природу <…> и тем самым превра#
щает мир в художественное произведение» (Булгаков С. Н. Философия хо#
зяйства. М., 1990. С. 101); как эстетическую акцию осмысляет Общее де#
ло воскрешения всех почивших поколений Н. Ф. Федоров (Федоров Н. Ф.
Соч. М., 1982. С. 501), а Г. П. Федотов старинную формулу святости («ху#
дожество художеств») трактует как проблему историософии («Зачем мы



102

здесь?», 1935). Таким образом эстетика жизни (положительно#творче#
ский эстетизм) возвышается до эстетики истории. См. подробнее: Ису+
пов К. Г. 1) Роман Ф. Степуна «Николай Переслегин» в истории отечествен#
ного эстетизма // Тезисы межд. конф., посвящ. 120#летию И. А. Бунина.
Елец, 1990; 2) Русская эстетика истории. СПб., 1992; 3) Философия и ли#
тература Серебряного века (Сближения и перекрестки) // Русская литера#
тура рубежа веков. 1890#е — начало 1920#х годов. М., 2000. С. 69—130;
4) Серебряный век в поисках смысла истории // Литература и история /
Ред. Ю. В. Стенник. СПб., 2002. Вып. 3.

См. также: Барбье д’Оревильи Ж. А. О дендизме и Джордже Бремме#
ле / Вступ. статья М. Кузмина. СПб., 1912; Чулков Г. Траурный эсте#
тизм // Аполлон. 1910. № 4; Бухштаб Б. Я. Эстетизм в поэзии 1840#х гг.
в пародии Козьмы Пруткова // Труды Отдела новой русской литературы.
М.; Л., 1948. Вып. 1; Габитова Р. М. 1) Философия немецкого романтиз#
ма. М., 1978; 2) Философия немецкого романтизма. Гельдерлин. Шлейер#
махер. М., 1989; Гайденко П. П. Трагедия эстетизма. М., 1970; Гальце+
ва Р. А. Семь злейших духов // Вопросы литературы. 1991. № 8. С. 37—49;
Гроссман Л. П. Дендизм Пушкина // Гроссман Л. Этюды о Пушкине. М.,
1925; Лотман Ю. М. Русский дендизм // Лотман Ю. М. Беседы о русской
культуре: Быт и традиции русского дворянства XVIII — нач. XIX века).
СПб., 1994. С. 123—135; Кроче Б. Эстетика как наука о выражении и как
общая лингвистика. М., 1920. Ч. 1. Теория; Кутлунин А. Г., Малы+
шев М. А. Эстетизм как способ понимания жизни в философии Ницше //
Филос. науки. 1990. № 9. С. 67—76; Леонтьев К. Н. О Владимире Соловь#
еве и эстетике жизни (По двум письмам). М., 1912; Тезисы Всесоюзн. се#
минара, посвящ. творчеству К. Н. Леонтьева. Калуга, 1991.

2 Тютчева Екатерина Львовна (урожд. Толстая; 1776—1886) — мать
Ф. И. Тютчева.

3 …знаменитый гимн этот <…> переселится в «Братьев Карамазо+
вых». — В последнем романе Достоевского Митя Карамазов цитирует
шиллеровскую оду «К Радости» (1786) в переводе Ф. И. Тютчева («Песнь
радости», 1823 (1966. 2, 43) — седьмую и пятую строфу: Достоевский.
XIV, 99; ср.: Там же. С. 96). О шиллеровских мотивах Достоевского специ#
ально писали Вяч. Иванов («О Шиллере», 1909), Д. Чижевский, Н. Виль#
монт, Б. Реизов и даже А. Зегерс.

4 …но Лермонтов сосною своей затмил тютчевский кедр… — Имеет#
ся в виду стихотворение Лермонтова «На севере диком стоит одиноко…»
(1841; опубл. 1842), которое является вольным переводом стихотворения
Гейне «Ein Fichtebaum steht einsam» («Сосна стоит одиноко») из «Книги
песен» (1927); впервые — в сборнике «Трагедии с лирическим Интермец#
цо», № 33 (1823). У Тютчева — «С чужой стороны (Из Гейне)», опубл.
1927. Тютчев, заменяя «сосну» на «кедр» («Кедр одинокий под снегом
белеет») пытается сохранить грамматический род гейневской «сосны»
(по#немецки ‘Fichte’ — ‘пихта’, ‘сосна’ — женского рода, но прибавка
‘Baum’ — ‘дерево’ — мужского, соответственно, ‘Fichtebaum’ — ‘сосна’ —
переводится в мужской род). Этот текст Гейне переводили также А. Фет,
М. Михайлов, А. Майков, З. Гиппиус. См.: Гин Я. И. Поэтика граммати#
ческого рода. Петрозаводск, 1992.

Гейне и Тютчев не раз переводили одни и те же тексты (Байрона,
Гёте); см.: Муравьева О. С. Тютчев Федор Иванович // Лермонтовская эн#



103

циклопедия / Гл. ред. В. А. Мануйлов. М., 1981. С. 588; Александров+
ская Н. В. Два голоса (Тютчев и Гёте) // Посев. Альманах. Одесса — По#
волжью. Одесса, 1921. С. 95—98; Калиничева Л. А. К вопросу о переводах
Лермонтова из Гейне // М. Ю. Лермонтов. Вопросы жизни и творчества.
Орджоникиндзе, 1963. С. 189—201.

5 Но за годы — ни одного печатного отзыва. — Б. Зайцев не совсем
прав. На публикацию переводов из Шиллерова «Гимна радости», «Сакон#
талы» Гёте и оригинальных пиес в альманахе «Северная лира на
1827 год» был отзыв Н. А. Рожалина (Московский вестник. 1827. Ч. II.
С. 75); Н. А. Полевой уже в 1825 г. считал, что Тютчев «подает блестящие
надежды» (Московский телеграф. 1825. Ч. 1. С. 75); П. А. Вяземский
в «Литературной газете» (1830. Т. 1. № 8. 5 февраля. С. 60) сочувственно
упомянул стихи Тютчева и Ознобишина в «Галатее» С. Раича, etс. О пуш#
кинской же публикации Тютчева отозвался В. И. Майков, правда, через
10 лет: Отечественные записки. 1846. Т. 48. № 10. Отд. 4. С. 42.

6 …вовсе в печати нет. — И это неверно. В период 1840—1850 гг. Тют#
чев 18 раз печатает свои стихи.

7 …в мурмолке или боярском костюме… — См. примеч. 30 к тексту
И. С. Аксакова «Федор Иванович Тютчев».

8 …а часть, вероятно, самовольно. — См.: Благой Д. Д. Тургенев — ре#
дактор Тютчева // Тургенев и его время. М.; Пг., 1923. С. 123—163.

9 Лев Толстой говорил… — В этой связи: Благой Д. 1) Тютчев, его
критики и читатели // ТС, 106—129; 2) Читатель Тютчева — Лев Тол#
стой // Урания, 224—256.

10 …как провозвестника символизма. — См. в Антологии статью
Н. К. Гудзия.

11 …первая жена Достоевского. — Мария Дмитриевна Исаева (урожд.
Констант; 1828—1864) — жена Ф. М. Достоевского с 1857 г. до своей кон#
чины.

12 «…предмета которой не стало». — См. эту запись в цитации Г. Чул#
кова: Чулков Г. Любовь в жизни и лирике Ф. И. Тютчева (1922) // ТС, 29.

13 …пансионе Труба. — Трубa Анжелика Савиния. В ее пансион осенью
1864 г. была записана дочь Тютчева и Елены Денисьевой Елена Федоров#
на Тютчева.

Б. А. Филиппов

Гл�хие�времени�стенанья
(О�Тютчеве)

(1953)

Печатается по первоисточнику: Грани. [Frankfurt/Main,] 1954.
№ 21. С. 192—135. Подпись: Б. А. Филиппов#Филистинский.

В редакционной сноске указано: «Речь в Нью#Йоркском Обще#
стве “Отчий Дом”, 5 января 1953 г., в день стопятидесятилетия со
дня рождения поэта Ф. И. Тютчева». В названии статьи цитируется
строчка из второй строфы стихотворения Тютчева «Бессонница»
(1829; 1966. 1, 18).



104

Филиппов Борис Алексеевич (наст. фамилия Филистинский; 1905—
1991) — писатель, критик, историк искусства, литературной и философ#
ской культуры. Вырос в семье офицера. Закончил Ленинградский Инсти#
тут восточных языков; учился в Институте промышленного строительства
(1928—1930); в 1936—1941 гг. отбывал срок в Ухто#Печерских лагерях.
В войну ушел на Запад; с 1950 г. — в Америке. Автор более 30 книг бел#
летристики, сборников стихов, очерковых, литературно#эссеистических
и мемуарных произведений. Соч.: За тридцать лет (Стихи 1941—1971).
Вашингтон, 1973; Ленинградский Петербург в русской поэзии и прозе.
Париж, 1973; Статьи о литературе. Л., 1981; Избранное. Лондон, 1984.
Библиографию сочинений Б. А. Филиппова см.: Крейд, 334—336.

1 Говорить только о форме творчества перестали и сами формалис+
ты… — «Говорить только о форме» формалисты перестали не от хорошей
жизни, что прекрасно должно быть известно Б. А. Филиппову. С 1920#х гг.
усиливается идеологический нажим на школу «формального метода», ка#
ковая, по печально известной статье В. Б. Шкловского, оказалась в гла#
зах новой эпохи «памятником научной ошибке» (Литературная газета.
1930. 27 января. № 4). См.: Троцкий Л. Литература и революция. М., 1923
(1991); Горнфельд А. Г. Формалисты и их противники // Литературные
записки. 1922. № 3. С. 5—6; Луначарский А. В. Формализм в науке об ис#
кусстве // Печать и революция. 1924. № 5; Эйхенбаум Б. Вокруг вопроса
о «формалистах» // Там же. С. 1—12; Коган П. О формальном методе //
Там же. С. 32—35; Полянский Б. По поводу Б. Эйхенбаума // Там же.
С. 35—38; Бухарин Н. О формальном методе в искусстве // Красная новь.
1925. № 3; Ефимов Н. И. Формализм в русском литературоведении // На#
учные известия Смоленского госуниверситета. 1929. Т. 5. Вып. 3. С. 31—
107.

Единственным корректным и компетентным анализом достоинств
и недостатков формального метода (изнутри исторической ситуации) оста#
лась книга М. М. Бахтина, опубликованная под именем П. Медведева:
Медведев П. Формальный метод в литературоведении. Введение в социо#
логическую поэтику. Л., 1928 (1930). См. Комментарий В. Л. Махлина
в переиздании этой книги Бахтина в серии «Бахтин под маской» (Маска
вторая. М., 1993. С. 193—206). См.: Эрлих Виктор. Русский формализм:
История и теория (1980). СПб., 1996.

2 …и Тургенев, и Сушков… — Николай Васильевич Сушков (1796—
1871) — литератор; муж сестры Тютчева, Дарьи Ивановны Тютчевой
(1806—1879); публикатор и комментатор текстов Тютчева в ряде изда#
ний, в частности в сборниках «Раут». См. о Тютчеве в мемуарном тексте
«Обоз к потомству с книгами и рукописями» (1854): Тютчев в докумен+
тах…, 111.

3 …это мы знаем из письма П. В. Киреевского… — См. письма
П. В. Киреевского брату И. В. Киреевскому от 12/24 сентября и 7/19 ок#
тября 1829 г., а также родным в Москву от октября 1829 г. // Русский
архив. 1905. Кн. 2. № 5. С. 121 и 125; Московский вестник. 1830. Ч. 1.
№ 1. С. 119. При этом исследователь отмечает, что «все известные нам —
более чем лестные — отзывы Шеллинга о Тютчеве относятся лишь
к 1829 г., т. е. на ранней стадии их взаимоотношений. Несомненно, что



105

в последующие годы эти отношения изменились» (Осповат А. Л. Тютчев
в дневнике А. И. Тургенева (1832—1844) // ЛН. 2, 65).

4 …в одном из своих писем умный и блестящий Гейне. — Эпистоляр#
ные источники, свидетельствующие об общении двух поэтов весной—ле#
том 1828 г. в Мюнхене, приводит Ю. Н. Тынянов в статье «Тютчев и Гей#
не» (Тынянов Ю. Н. Поэтика. История литературы. Кино. М., 1977. С. 30,
сноска).

5 …был ли знаком с Океном и Шубертом Тютчев или не был. — Ло#
ренц Окен (наст. фамилия Оккенфус; 1779—1851) — немецкий естест#
воиспытатель#натурфилософ, ученик и последователь Шеллинга, в 1828—
1832 гг. был профессором в Мюнхене, так что вряд ли Тютчев избегнул
знакомства с ним. С ним общался П. В. Киреевский, см. письмо брату от
9/17 ноября 1829 г. (ЛН. 2, 185); идеи Окена оказали конкретное влия#
ние на взгляды Велланского, М. Павлова, В. Одоевского, Веневитинова,
Максимовича. См.: Сакулин П. И. Из истории русского идеализма… М.,
1913. Т. 1. Ч. 1. Гл. 2. На вопрос о знакомстве Тютчева с Готтхилфом Ген#
рихом Шубертом (1780—1860) — немецким естествоиспытателем и фи#
лософом, вероятно, следует ответить положительно: Шуберт в 1827 г. был
профессором Мюнхенского университета; общался с русскими; в статье
Д. Чижевского (1927) установлены тютчевские реминисценции из труда
Шуберта «Из истории души» (ЛН. 2, 71).

6 «…родим Антихриста»… — Здесь и далее цитируется статья Кон#
стантина Николаевича Леонтьева (1831—1891) «Над могилой Пазухина»
(впервые: Гражданин, 1891; Леонтьев К. Собр. соч. [: В 8 т.] СПб., 1913.
Т. 7. С. 412—426). Приведенная цитата: Антихрист. Антология / Сост.,
коммент. А. С. Гришина; вступит. статья К. Г. Исупова. М., 1995. С. 102.
Статья является некрологом Александру Дмитриевичу Пазухину (1845—
1891), историку и общественному деятелю; последние годы был правите#
лем Канцелярии Министерства внутренних дел.

Если В. Соловьев ожидал явленье человека беззакония из Азии
(«Три разговора», 1900), то Леонтьев полагает, что Антихрист появится
в России, но в еврейской среде. Условия прихода предтечи Князя Тьмы
и последних времен таково: «Когда же всюду заведут самоуправства, рес#
публики, демократию, коммунизм, — тогда Антихристу откроется прос#
тор для действования» (Там же. С. 97).

7 …Мы — «застигнутые ночью Рима». — См. примеч. 41 к статье
Л. П. Гроссмана.

8 …так примерно писал про Тютчева Гоголь. — «Стоит назвать обоих
Туманских, А. Крылова, Тютчева, Плетнева и некоторых других <…>»
(Гоголь Н. В. В чем же, наконец, существо русской поэзии и в чем ее
особенность? // Гоголь Н. В. Выбранные места из переписки с друзьями.
СПб., 1847. С. 229; то же: Гоголь Н. В. ПСС: В 14 т. М., 1952. Т. VIII.
С. 386).

9 …покойный Тынянов. — Словечко «дилетант» употреблено Тыняно#
вым не в том смысле, что поэт и впрямь считал себя графоманом#дилетан#
том в поэзии, а в том, что он взял на себя роль дилетанта, как Дельвиг,
скажем, играл «поэта#лентяя» (см.: Грачева Е. Н. О лени Дельвига // Пу#
ти развития русской литературы. Ученые записки Тартуского универси#
тета. Вып. 883. Труды по русской и славянской филологии. Литературо#



106

ведение. Тарту, 1990. С. 37—46). Неадекватность этой роли осознанности/
неосознанности Тютчевым масштаба своего поэтического дарования вхо#
дит в условия игры.

10 «Без Тютчева нельзя жить… — «Так не забудьте же достать Тютче#
ва, — сказал Толстой Лазурскому, — без него нельзя жить» (Лазурский В.
Воспоминания о Толстом. М., 1911. С. 45; цит. по статье Д. Д. Благого
«Читатель Тютчева — Лев Толстой» (Урания, 247). Среди прочих выска#
зываний Л. Толстого здесь приведены знаменательные слова, сказанные
А. Л. Волынскому (Флексеру) о том, что он «ставит Тютчева выше Пуш#
кина» (Волынский А. Литературные заметки // Северный вестник. 1896.
Кн. 7. С. 240); ср. запись секретаря Толстого Н. Н. Гусева от 19 февраля
1908 г.: «Ставил на первое место среди русских поэтов после Пушкина»
(Урания, 233).

Тютчев и Л. Толстой знакомы были со второй половины 1850#х гг.;
в последний раз поэт видел Льва Николаевича, возвращаясь из Овстуга
в Петербург в конце августа 1871 г. Сводку материалов по сюжету ‘Тют#
чев/Толстой’ см. Тютчев в документах…, 247—252.

Г. А. Мейер

Жало�в�д�х.� Обморо�� веры� живой
(Место�Тютчева�в�метафизи�е�российс�ой�литерат�ры)

(1954)

Печатается по первопубликации: Возрождение. [Париж,] 1954.
№ 32. С. 160—177.

Мейер Георгий Андреевич (1894—1966) — потомок ливонских рыца#
рей. Религиозный мыслитель, историк литературы, критик. Отец Мейе#
ра, медик и ветеринар, был женат на М. О. Аксаковой. Офицер, участник
Белого движения; с 1923 г. — в Париже, работал в журнале Г. А. Алек#
синского «Русская земля», потом в газете «Возрождение» (до 1940 г.),
а затем и в журнале под таким же названием; публиковался в «Гранях»
(с 1959 г.), печатал статьи о Пушкине, Баратынском, Лермонтове, Слу#
чевском, Кольцове, Достоевском, Блоке. С 1959 г. жил в деревне под Па#
рижем, работая над книгой о Достоевском.

Заголовок этюда Г. Мейера почти символичен. Во#первых, соматиче#
ский контекст евангельского фразеологизма «жало в плоть» (2 Кор 12: 7)
получает перевертыш — «жало в дух» — с переводом его семантики в ‘Бо#
жье возмездие’. Личностный подтекст выражения «жало в дух» Г. Мейер
раскрывает в своей последней книге на религиозной трагедии Достоевско#
го: «Достоевский сам побывал в революционном подполье, сам в молодос#
ти оправдывал теоретические убийства, и за это дано ему было, как ху#
дожнику, “жало в дух” <…>»; и в другом месте: Достоевский «недаром
перед закатом своей жизни поехал в Оптину пустынь к старцу Амвро#
сию… <…> Безоговорочной полноты православной истины Достоевский
для себя из Оптиной пустыни не вынес: слишком глубоко уязвило его
жало, данное ему свыше в дух, дабы помнил он всегда о своем страшном
падении и безмерно не заносился бы лишь частично дарованными ему от#
кровениями» (Мейер Г. Свет в ночи (О «Преступлении и наказании»).
Опыт медленного чтения / Предисл. Н. Тарасовой. Франкфурт#на#М.,



107

1967. С. 275, 467). В конце фразы — почти цитата из Писания: «И чтобы
я не превозносился чрезвычайностью откровений, дано мне жало в плоть,
ангел сатаны, удручать меня, чтобы я не превозносился» (2 Кор 12: 7).

Во#вторых, в названии статьи Г. Мейера авторским курсивом дана ал#
люзия на строку «Пройдет ли обморок духовный?» из стихотворения
Тютчева («Не знаю я, коснется ль благодать…», 1851 // 1966. 1, 133). Эти
стихи, обращенные к Эрнестине Федоровне, до мая 1875 г. пролежали не#
замеченными в ее альбоме#гербарии.

1 …выражение торжественности и ужаса. — Аксаков. 1997, 316.
2 …кто пожелал бы собрать воедино различные свидетельства

о предсмертных мгновениях людей… — Опыты изданий такого рода назвать
можно: двухтомник С. А. Андреевского (1847—1918) «Книга о смерти
(Мысли и воспоминания)» (Ревель; Берлин, 1922) и книга А. П. Лаврина
«Хроники Харона. Энциклопедия смерти» (М., 1993. Раздел Как умирают
люди. Словарь избранных смертей. С. 319 — 510. О Пушкине: С. 464—
466).

3 «Поднимите меня выше, выше!» — говорил он… — Из воспоминаний
В. Даля, посетившего Пушкина во второй половине дня 28 января 1837 г.:
«Тогда умирающий несколько раз, подавая мне руку, сжимал и говорил:
“Ну, подымай же меня, пойдем, да выше, выше, ну, пойдем”. Опамято#
вавшись, сказал он мне: “Мне было пригрезилось, что я с тобою лезу по
этим книгам и полкам высоко — и голова закружилась”» (А. С. Пушкин
в воспоминаниях современников: В 2 т. М., 1985. Т. 2. С. 267—270).

4 «Лестницу, скорее лестницу!..» — Из воспоминаний доктора Тара#
сенкова: «Еще позже он по временам бормотал что#то невнятно, как бы во
сне, или повторял несколько раз: “Лестницу поскорее, давай лестни#
цу!..”» (Н. В. Гоголь в воспоминаниях современников. М., 1952. С. 524).

5 …нездешний ужас, отобразившийся в зрачках. — Смерть Афанасия
Афанасьевича Фета (1820—1892), весьма театрально сыгранная как пя#
тый акт заранее пережитой в стихах («Смерть», 1878; «Смерти», 1884)
жизненной трагедии, описана современниками по#разному, что подало
повод к рождению танатологического мифа (как и в случае с Гоголем).
Н. Н. Страхов сообщает: «В последний день он был на ногах, но, чувствуя
приближение роковой минуты, уговорил жену выехать за какой#то покуп#
кой и умер, присевши на стул в своей столовой» (Страхов Н. Н. А. А. Фет.
Биографический очерк // Полное собрание стихотворений А. А. Фета.
СПб., 1912. Т. 1. С. 9. Приложение к журналу «Нива» за 1912 г.). Фило#
лог#стиховед П. А. Руднев († 1996) описал последний поступок Фета в тер#
минах творческой ролевой игры; нам приходилось обсуждать с Петром
Александровичем возможности такого рода интерпретации (с опорой на
труды Ю. М. Лотмана). «Каков же был “пятый акт” жизненной драмы
Фета? Одна версия известна со слов его секретарши. Тяжело больному
Фету сильные волнения грозили смертью. 21 ноября 1892 года, почув#
ствовав себя плохо, он отправил жену из дому и продиктовал записку:
“Не понимаю сознательного приумножения страданий. Добровольно иду
к неизбежному”. Потом он схватил разрезальный нож, который отняла
секретарша, побежал к буфету, где лежали столовые ножи, упал и —
умер. Это не буквальное самоубийство, но нарочито вызванный стресс,



108

приведший к смерти. Иного характера другая версия, но и там есть выра#
зительная деталь. С. А. Толстая вспоминает: Фет “умирал сосредоточенно
и серьезно”. Тем не менее о некоторой “театральности” он позаботился
заранее: “Положили Афанасия Афанасьевича в гроб в его камергерском
мундире по его желанию. Странно было видеть в гробу этот шитый золо#
том шутовской наряд и тут же бледное, строгое лицо покойника”. Такова
заключительная роль, сыгранная Фетом» (Руднев П. А. А. А. Фет. Лич#
ность, поэзия, поэтика // Фет А. Стихотворения. Петрозаводск, 1986.
С. 10—11. Курсив П. А. Руднева). Перечень тютчеведческих штудий
П. А. Руднева см. в сб.: Studia metrica et poetica. Сборник статей памяти
Петра Александровича Руднева / Сост. А. К. Байбурин, А. Ф. Белоусов.
СПб., 1999. С. 323—328.

6 «…в восторге пламенела». — Цитатный коллаж из стихов, связан#
ных с именем Жуковского: «Воспоминания в Царском Селе», 1814 (Пуш+
кин. I, 14) и «К Жуковскому» («Благослови поэт!.. В тиши парнасской
сени…», 1916 // Пушкин. I, 423).

7 …«мы близимся к началу своему»… — Цитируется предпоследняя
строфа лицейского мемуара Пушкина «19 октября» («Роняет лес багря#
ный свой убор…» (1925) (Пушкин. 2, 40).

8 По смерти пиита только Жуковский <..> питал Гоголя духовно… —
Помимо большого бытового материала, предоставленного мемуариста#
ми — А. О. Смирновой (М., 1929), П. А. Кулишом (СПб., 1856), С. Т. Ак#
саковым (М., 1860), В. И. Шенроком (1892—1897), см. исследования, по#
священные творческим связям двух писателей: Грамзина Т. А. Н. В. Гоголь
и В. А. Жуковский: Из истории творческих взаимодействий художни#
ков // Материалы ХII науч. конф. Волгоградского пед. ин#та. Волгоград,
1968. С. 292—295; Беляева Н. А. Гоголь и Жуковский: О личных и твор#
ческих связях в 30#е годы // Традиции и новаторство в русской литерату#
ре XVIII—XIX вв. М., 1976. Вып. 1; Смирнова Е. А. Жуковский и Гоголь
(К вопросу о творческой преемственности) // Жуковский и русская куль#
тура. Л., 1987. С. 244—260. Жуковский не только «питал Гоголя духов#
но»; он играл привычную для себя роль в качестве посредника между Го#
голем и двором; см. выразительные эпизоды с передачей государем через
поэта гонораров за смешные письма Жуковскому: Лемке М. К. Николаев#
ские жандармы и литература. 1826—1855. 2#е изд. СПб., 1909.

9 Жуковский <…> “собственно для себя”… — продолжение этого фраг#
мента из письма В. А. Жуковского П. А. Плетневу от 5/17 марта 1852 г.
из Баден#Бадена: «…собственно для себя: я потерял в нем одного из самых
симпатических участников моей поэтической жизни и чувствую свое си#
ротство в этом отношении. <…> Какое пустое место оставил в этом мире
мой добрый Гоголь! жалею об нем еще для его начатых и неконченных
работ; для нашей литературы он потеря незаменяемая. Но жалеть ли
о нем для него? Его болезненная жизнь была и нравственно мучима. На#
стоящее его призвание было монашество; я уверен, если бы он не начал
свои “Mертвые души”, которых окончание лежало на его совести, и все
ему не давалось, то он давно был бы монахом и был бы успокоен совер#
шенно, вступив в ту атмосферу, в которой душа его дышала бы легко
и свободно. Его авторство, по особенному свойству его гения, в котором
глубокая меланхолия соединялась с резкостию иронии, было в противоре#



109

чии с его монашеским призванием и ссорило его с самим собою. По край#
ней мере, так это мне кажется из тех обстоятельств, предшествовавших
его смерти, которые вы мне сообщаете. Гоголь, стоящий четыре дня на
коленях, не вставая, не евши, не пивши, окруженный образами и говоря#
щий кротко тем, которые о нем заботились: “Оставьте меня, мне хоро#
шо”, — как это трогательно! Нет, я тут не вижу суеверия: это набожность
человека, который с покорностию держится установлений православной
церкви. <…> Конечно, душа его нашла все, что искала» (В. А. Жуков#
ский#критик / Сост, подг. текста, вступ. ст и комм. Ю. М. Прозорова. М.,
1985. С. 272).

Петр Александрович Плетнев (1792—1865) — литератор, критик,
журналист, филолог, педагог и академик. Плетнев познакомился с Гого#
лем при посредничестве Жуковского в декабре 1830 — январе 1831 г., а в
1842 г. опубликовал в «Современнике» (Т. 27. С. 13—64) статью о «Мерт#
вых душах» (Плетнев П. А. Статьи. Стихотворения. Письма / Сост.,
вступ. ст., и прим. А. А. Шелаевой. М., 1988. С. 48—62).

10 В своей прекрасной книге о Жуковском Борис Зайцев говорит… —
Цитируется книга Б. Зайцева «Жуковский» (1951): Зайцев Б. Собр. соч.:
В 10 т. М., 1999—2001. Т. 5. С. 328.

11 …почти полностью пронизанная демонизмом поэзия Лермонтова. —
Репутация «демонического Лермонтова» сложилась достаточно рано.
В. С. Соловьев в лекции «Лермонтов» (1899) говорил о трех демонах, жив#
ших в натуре Лермонтова: «демон кровожадности» (привычка «услаж#
даться деланием зла»), «демон нечистоты» (нравственная ущербность),
«третий, самый могучий — демон гордости». Соловьев предъявил Лер#
монтову (не слишком различая автора и героя) серьезные обвинения
в этическом имморализме и назвал поэта «прямым предшественником»
ницшеанства. С соловьевской трактовкой демонизма Лермонтова полеми#
зировал Мережковский (Мережковский Д. С. Лермонтов. Поэт сверхчело#
вечества // Мережковский Д. С. ПСС. М., 1914. Т. 16. С. 158—205). См.:
Спасович В. Байронизм у Пушкина и Лермонтова // Вестник Европы.
1888. № 3. С. 50—86; № 4. С. 500—548; Розанов В. «Демон» и его древние
родичи // Русский вестник. 1902. Т. 281. № 9. Статьи о демонизме поэта
написал В. Н. Ильин («Тайновидение у Лермонтова», 1985; «Тайновиде#
ние у Пушкина и Лермонтова», 1962) и сам Г. Мейер («Недруги Лермон#
това», «“Фаталист”»). Отдельный сюжет составила тема ‘Лермонтов/Вру#
бель’: Суздалев П. К. Врубель и Лермонтов. М., 1980. Библиографию
вопроса см.: Лермонтовская Энциклопедия / Гл. ред. В. А. Мануйлов. М.,
1981 (статьи «Демонизм», «Богоборческие мотивы», «“Демон”», «“Мой
демон”»).

12 …называемой на церковном языке «наглой», смертью. — Речь идет
о дуэли, осуждаемой церковью как намеренное убийство из ложно пони#
маемых стыда и чести. См.: Остроумов Стефан. Жить — любви служить
(Очерк православного нравоучения). М., 1900 (§ 60—63 — Самозащита
и дуэль). С. 120—126.

13 …сон в кубе. — Выражение В. Соловьева из лекции «Лермонтов»
(1899) по поводу стихотворения Лермонтова «Сон» («В полдневный жар,
в долине Дагестана…», 1841): в нем «Лермонтов видел <..> не только сон
своего сна, но и тот сон, который снился сну его сна — сновидение в ку#



110

бе». См.: Бежецкий А. «Сон» // Новое время. 1891. 15 июля; Розанов В.
Лермонтовский домик в Пятигорске // Новое время. 1908. 23 июня; Лер+
нер М. О «Сне» Лермонтова // Новое время. 1908. 24 июня.

14 …В которых спит судьба моя. — Цитируется вторая строфа стихо#
творения Е. Баратынского «Люблю я вас, богини пенья…» (Баратынский,
309).

15 …оно преисполнено прелестью соблазна. — То, что Г. Мейер, один из
последних людей Серебряного века, именует сочетанием «благодатного»
и «магического», в эпоху его молодости было осмыслено в антитезах свя#
тости и гениальности, аскезы и творчества. Н. А. Бердяев, которого почти
цитирует Мейер в своей статье, пытался внести в мировоззренческий кон#
цепт «нового религиозного сознания» особую диалектику мирского/вне#
мирского творческого дерзания/послушания, которую он транскрибирует
в терминах «гениальность» и «святость». В книге «Философия творче#
ства» (1916) встречаем: «Новое сознание творческой эпохи должно при#
знать в сфере психологической равноценность совершенства познаватель#
ного и эстетического совершенству нравственному и в сфере мистической
равноценность гениальности и святости» (Бердяев Н. А. Философия свобо#
ды. Смысл творчества. М., 1989. С. 395—397). Против развернутого
в трактате сравнения Серафима Саровского («святость») и Пушкина («ге#
ниальность») резко возразил В. В. Розанов в статье «“Святость” и “гений”
в историческом творчестве» (1916). Автор ее полагает, что Пушкин сам
«ни на минуту не задумался бы кинуть и свои поэмы, и стихи к подно#
жию той высоты, на которой стоят песнопения Дамаскина около горя
людского, около ужасов смерти и погребения, о коих рыдает и терзается
всякая тварь» (Н. А. Бердяев: pro et contra. СПб., 1994. С. 273). Креатив#
ная культурфилософия Бердяева нашла свое развитие в русле русской со#
фиологической традиции. Булгаковская концепция теоантропоургии
предполагает, что «если софийное творчество стремится к некоему устрое#
нию, к художественному достижению, а потому выражается в творении,
то молитвенное творчество, “духовное художество”, “умное делание”, осу#
ществляется сполна в самом акте, — молитве и богообщении» (Булга+
ков С. Н. Свет Невечерний, 1917. М., 1994. С. 323). Полноту концептуаль#
ного сведен́ия и взаимооправдания святость и гениальность получили
в богословии культуры Г. П. Федотова. Устанавливая «ступени боговдох#
новенности человеческого творчества», автор фундаментальной статьи
«О Святом Духе в природе и культуре» (1932) утверждает: «Нигде, ни на
одной из ступеней творчество человека не оставлено вдохновением Свято#
го Духа. <…> Это не значит, однако, что между дарами Святого Духа нет
качественных различий и что Макарий Египетский в таком же смысле
(и лишь в большей мере) причастен Св. Духу, как Анакреон. Эти разли#
чия глубоки, нередко ощущаются как пропасти. Одно из них проходит
между святостью, достигаемой в личной духовной жизни, и освящением
культуры: между святым и художником. Другое, менее явственное, между
христианским и нехристианским творчеством, разумея под этим личную
причастность творца благодатной жизни Церкви» (Федотов Г. П. Собр. соч.:
В 12 т. М., 1998. Т. 2. С. 242—243). Идеи богословия культуры развивали
позже на Родине — М. М. Пришвин (учение о «творческом поведении»
художника и о законе самоограничения), Я. С. Друскин (эстетическая те#
ология «вестничества»), а на чужбине — В. В. Вейдле, Г. В. Флоровский,



111

В. Н. Ильин. Последний в статье «Аскеза и творчество» (1938) писал:
«Одиночество и свобода — вот удел гения. Но если перевести это на тер#
минологию святых отшельников, то придется произнести слово “а с к е#
з а”» (Ильин В. Н. Этюды о русской культуре. СПб., 1997. С. 441); см.
также его статью «Гений и святой» (Вестник РХСД. [Париж,] 1952. № 2).

16 «сын купели новых дней»… <…> по примеру древнего Прометея… —
Цитируется стихотворение Баратынского «Ахилл», 1841 (Баратынский,
301). Тема Прометея трактуется Г. Мейером в контексте неупомянутого
послания «Дельвигу» («Напрасно мы, Дельвиг, мечтаем найти…»), 1821
(Баратынский, 78—79).

17 В стихах, посвященных памяти Фета… — «Памяти А. А. Фета»
(«Он был старик давно больной и хилый…», 1897) (Соловьев В. С. «Непо#
движно лишь солнце любви…» М., 1990. С. 106). См. также его стихотво#
рение «А. А. Фету (Посвящение книги о русских поэтах)», 1897 (Там же.
С. 108).

18 …знаменитые «Севастопольские записки»… — Этот цикл Толстого
более «знаменит» как «Севастопольские рассказы», 1855—1856 (а точ#
нее — два документальных очерка и рассказ).

19 …первый поехал знакомиться к юному Толстому. — О встрече
Тютчева с Л. Толстым во второй половине пятидесятых годов известно по
«Воспоминаниям» А. Б. Гольденвейзера; он передает: «Когда я жил в Пе#
тербурге после Севастополя, Тютчев, тогда знаменитый, сделал мне, тогда
молодому писателю, честь и пришел ко мне. И тогда, я помню, меня пора#
зило, как он, всю жизнь вращавшийся в придворных сферах, говорив#
ший и писавший по#французски свободнее, чем по#русски, выражая мне
свое одобрение по поводу моих севастопольских рассказов, особенно це#
нил какое#то выражение солдат; и эта чуткость к русскому языку меня
в нем удивила чрезвычайно» (Гольденвейзер А. Б. Вблизи Толстого: В 2 т.
М., 1922. Т. 1. С. 182—183). О встрече в августе 1871 г. в письме Л. Тол#
стого к Н. Н. Страхову о Тютчеве сказано, что не было таких людей, «с кем
бы я так одинаково чувствовал и мыслил» (Толстой и о Толстом. Новые
материалы. М., 1926. Сб. 2. С. 28 <Цит. по: ЛН. 1, 35>).

20 «Негодный смысл сего рассказа…» — Эпиграмма Тютчева (1863), на#
писанная на только что опубликованную повесть «Казаки» (1863), цити#
руется с грубой ошибкой в первой строке. Надо: «Затею этого рассказа…»
(1966. 2, 153).

21 …шествующим путем своим железным. — Цитируется первая стро#
ка стихотворения Е. А. Баратынского «Последний поэт» (1835): «Век ше#
ствует путем своим железным».

22 В недрах нации <…> друг за друга. — В этом (центральном) тезисе
статьи Г. Мейер более всего личность Серебряного века. Мессианистская
идея о преемственной череде пророков — властителей дум и направников
человечества, крепнущая в нашей профессиональной философии с «Фило#
софических писем» Чаадаева, органично вошла в русскую традицию фи#
лософии всеединства, в понимание тела нации как духовного собора со#
трапезников Истины, в трактовке истории как богочеловеческого диалога
и далее — вплоть до представлений о Всецелом мыслящей материи плане#
ты как «пневматосфере» (П. А. Флоренский) или «ноосфере» (В. И. Вер#
надский); см. обмен письмами между ними в: П. А. Флоренский: филосо#



112

фия, наука, техника. Л., 1989. С. 29—31. Идеей интеллектуального пре#
емства пронизана и русская духовно#мировая онтология, в частности мо#
надология Н. О. Лосского, который населил свою картину мира духонос#
ными «субстанциональными деятелями» и на тезисе «все имманентно
всему» утвердил тот род мироощущения, о котором сказано: «Все во мне,
и я во всем».

23 …любовно приникнув сердцем к его сердцу… — См. ниже о мысли,
что «должна оставаться на услужении сердца». Ср. о «знании сердца»
в книге «Свет в ночи» (С. 223, 238). Г. Мейер, косвенно причастный к оте#
чественной «философии сердца» (Г. Сковорода, А. Хомяков, П. Юркевич,
В. Розанов, П. Флоренский, С. Франк, Б. Вышеславцев, И. Ильин, Д. Ан#
дреев), знает, что в число ее источных начал входил и Б. Паскаль с его
идеей о «порядке сердца» (Паскаль Б. Мысли (О религии). 2#е изд. М.,
1899. С. 108). Также см. главку «Метафизика сердца» в книге Г. Я. Стрель#
цовой «Паскаль и европейская культура» (М., 1994). Ср. приведенные
в комментариях к статье Д. Мережковского рассуждения Достоевского
о «сердечном знании» Христа русским народом и гегелевское установле#
ние «реальности сердца» (Лекции о доказательстве бытия Бога. Лекция IV
(1829): Гегель Г. В. Ф. Философия религии: В 2 т. М., 1977. Т. 2. С. 362).
См.: Буланов А. М. «Ум» и «сердце» в русской классике. Соотношение ра#
ционального и эмоционального в творчестве И. А. Гончарова, Ф. М. Досто#
евского, Л. Н. Толстого. Саратов, 1992; Мерцалова Л. И. Проблема сердца
в русской религиозной философии XIX века (этический аспект). Авторе#
ферат <…> канд. филос. наук. СПб., 2002.

24 «В этот девственный тайник хотя б и мог, скорей иссохнет, чем
путь укажет мой язык». — Цитируется стихотворение А. Фета «В душе,
измученной годами…», 1867 (Фет, 340).

25 Как некий Гераклит новейших времен… — О связях Тютчева с древ#
ней натурфилософией см.: Фрейберг Л. А. Тютчев и античность // Антич#
ность и современность. М., 1972. С. 444—456; Козырев Б. М. Письма
о Тютчеве // ЛН. 1, 73—131; в интернете обнаружено публицистическое
эссе Е. Курганова «Античный контекст», исполненное благих пожеланий
в адрес тютчеведов.

26 …у моего, по выражению Баратынского, второго бытия… — выра#
жение из второй строфы стихотворения «Кольцо», 1833 (Баратынский,
243; ср. в «Отрывке», 1830: «Так, есть другое бытие…» — Там же. С 221).

27 …называл Тютчев человека «мыслящим тростником». — На ци#
татный характер заключительной строчки стихотворения Тютчева «Певу#
честь есть в морских волнах…», 1965: «И ропщет мыслящий трост#
ник?» — указал Роман Федорович Брандт (Брандт Р. Ф. Материалы для
исследования «Федор Иванович Тютчев и его поэзия» // Известия ОРЯС.
1911. Ч. 16. Кн. 2. С. 205); см. также: Кляус Е. М., Погребысский И. Б.,
Франкфурт У. И. Паскаль. М., 1971. С. 309—311.

28 Вон в лунной вышине светлеет дымный столб… — Образные кон#
цепты ‘дыма’, ‘тени’ и ‘сна’, которые комментирует Г. Мейер, стали зна#
ками тютчевской традиции, или шире — тютчевской эпохи. См. «Дым»
(1861) Л. А. Мея (1822—1962); текст из блоковского цикла «Родина», в ко#
тором дымы и туманы начинают и заканчивают список символов («Дым
от костра струею сизой…», 1909: Блок. 3, 258) и стихи И. Анненского
«Дымы», «Дымные тучи» (об образах дыма у автора «Кипарисового лар#



113

ца» см.: Федоров А. В. Иннокентий Анненский. Личность и творчество.
Л., 1984. С. 141—143). Третью часть «Творимой легенды» Ф. Сологуб на#
звал «Дым и пепел» (1913), а Н. Оцуп вторую книгу стихов — «В дыму»
(1926).

Комментарий тютчевского мотива ‘тени’ см. в разделе, посвящен#
ном статье И. Коневского (Ореуса), а что касается ‘сна’, о котором пишет
и Г. Мейер, и множество других авторов, то не лишним будет вспомнить
не только о том, что Тютчев был уже современником попыток научного
описания сновидений (так, его мюнхенский знакомец Готтхилф Генрих
Шуберт был известен как автор труда «Символика сна» — см.: ЛН. 2, 71)
и масштабных проработок этой мифологемы в мировой культуре.

‘Сон’ чаще всего трактуется в трех планах. Во#первых, это культур#
ная универсалия, образ и мифологема альтернативной реальности. В та#
ковом значении термина мифология актуализует сон в роли онтологиче#
ского извода яви и формы временного покоя. Сон вписывается в общий
круг мифологического жизнеотношения как реальность, усредняющая
оппозиции ‘мир людей/мир демонов’, ‘здесь/там’, ‘зримое/незримое’,
‘обычное/экстраординарное’. Произвольная «логика» сновидения тракту#
ется бодрственным сознанием как извне формируемая причинность иного
порядка. Спящий не удивляется диковинным событиям сна, и проснув#
шийся числит их какое#то мгновение в ряду повседневных событий. Сон
есть магия бытия и параллельная жизнь. Это форма диалога с богами
в пространстве их голосов, указаний и намеков (‘вещий сон’); здесь осу#
ществляется профетически опознаваемый замысел божественного руково#
дительства поступками людей, сакрального оберега и упреждающей забо#
ты. Реальность сна чудесна и не нуждается в объяснении: в ней нет
ничего, чего бы не было в действительности и в памяти; это делает сон
убедительнее и ценнее внесновидческого мира (чудо внутри сна не осозна#
ется как диво и небывальщина). Метафора ‘жизнь = сон’ закрепляет эту
самоценность сна как формы свободы от обыденной детерминации и про#
рыва в область самозаконной онтологии. В цепочке «сон — греза — виде#
ние — мечта — идеал — утопия» мы имеем градацию ирреальных возрас#
таний желаемого.

Интенции и претензии на воплощение делают сон формой и образом
профетизма, и особенно активно — в литературе: сон героя есть или пред#
восхищение сюжета (сон Татьяны в «Евгении Онегине»), или воспомина#
ние о будущем (апокалиптический сон Раскольникова в «Преступлении
и наказании»), или утопия («Что делать?» Н. Чернышевского). В литерату#
ре и искусстве романтизма и символизма создана универсальная мифоло#
гия сна: сон предпочтен иным типам реальности как Дар онтологической
и духовной свободы, как порыв к бесконечному, как способ богочелове#
ческого диалога и контакта с потусторонними силами.

Религиозный авангард создает символологию сна как «текстуально#
го» свидетельства бытия «я» во множественных мирах, в том числе и в ми#
ре чистых смыслов (см. анализ сна у Ницше и Флоренского; здесь сфор#
мулирована анамнетическая культурология сновидения). Фрейд и его
школа придали символике сна гиперсемиотическую значимость, напря#
мую заменив традиционную сакральную детерминанту Божьего внуше#
ния агрессивным пафосом саморазоблачения ментальных подвалов бес#
сознательного.



114

Во#вторых, в семантике «сна» осознаются специфично#пограничные
состояния сознания, они описываются в терминах инобытия и теологии
успения; на переходах от «объятий Морфея» к власти Гипноса, его отца,
раскрываются возможности маргинального существования «я». С откры#
тием структурных свойств сновидческих состояний и с накоплением гип#
нопедического опыта отчасти прояснилась природа «загадочных феноме#
нов психики», благодаря чему явления лунатизма, сомнамбулизма,
летаргии и каталепсии встали в один ряд с фактами творчества во сне.
Выяснилось, что «сон разума» отнюдь не всегда «порождает чудовищ»,
как думал, вслед за Ф. Гойя, Фрейд. Современные психоаналитические
штудии измененных форм мышления, типов ложной памяти, механизмов
функциональной асимметрии мозга, парапсихологических феноменов
и лечебной сенсорики вскрыли работу весьма архаических структур внут#
реннего поведения, получающих во сне символические и метафорические
образные репрезентации. Свой вклад внесла и эмпирическая танатология,
не слишком склонная к интерпретации уникального опыта клинических
самонаблюдений над состояниями «пост#смерти» в терминах некоей фи#
лософии сна, но предоставившая впечатляющий архив «снов наяву». На
этих путях заново открылся инобытийно#пограничный репертуар суще#
ствования субъекта, не раз описанный в специальных уставах ментально#
го тренажа на Востоке (в частности, в дзэн#буддийской и йогической
практике, типологически родственной аскетическому опыту самопогруже#
ния в христианской исихастской культуре священнобезмолвия). В близких
сну состояниях «я» обретает «единомножественность» личности (в терми#
нах Л. Карсавина и А. Мейера), в психологическом пространстве которой
свершается многоголосый полилог пересекающихся ипостасей «я», обни#
маемый единством самосознания. Во сне обнажены и персонифицированы
механизмы и агенты диалогической фактуры мышления, памяти и ауто#
видения, актуализованы эвристические способности творчески напряжен#
ного и проблемно озабоченного сознания. Ему даны во сне возможности
таких пространственно#временных топологических проекций, метамор#
фоз, смыслового конструирования и сверхлогической интуитивной аль#
тернации, какие не в силах предоставить «я» отягощенное объективацией
и объясняющими раздражителями бодрствующее сознание. Сон в этом
смысле (в отличие от первого значения термина) осмыслен не в качестве
источника сверхчеловеческих внушений (голос Музы, оклик Бога, наваж#
дение дьявола), а в аспекте спонтанной аккумуляции и самопроизводства
форм неявного знания и неформализуемой экзистенции. Сон есть черно#
вик возможных миров и своего рода гностическая контрабанда. На фоне
многократных приравниваний сна к жизни (Кальдерон, Тютчев, Лермон#
тов), сна к смерти (романтизм) убедительно выглядят гипотезы сновид#
ческой философии истории, которая описывает реальность, построенную
по принципу «матрешки» и перехода бога#демиурга из одного сна в дру#
гой. Так эстетически оформляется образ кумулятивной онтологии миро#
вого сна с ее ритмами пробуждения/засыпания и перехода из одной ре#
альности в другую. Это третье наполнение ‘сна’ (эстетический аналог
условной смерти) обслуживает поэтическую философию сновидения. Ср.
прозу Х. Л. Борхеса и В. Хлебникова, для которых культура есть конти#
нуум снов, «цитирующих» друг друга в историческом пространстве. Ср.
также знаменитую притчу Чжуан#цзы о бабочке (рассказчик затрудняется



115

сказать: он ли снится бабочке, или бабочка снится ему) с образами сна
в русской традиции («Сон» Лермонтова) и словами Ф. И. Тютчева о здеш#
нем мире, где «человек лишь снится сам себе». Романтизм отстаивал осо#
бенный онтологический статус сна как автономной эстетической реально#
сти (см. третий философский диалог К.#В.#Ф. Зольгера (1817), «Сон»
Л. И. Тика в составе «Фантазий об искусстве» (1799; рус. пер. 1826)
В. Г. Вакенродера). Старинные представления о сне как временной смер#
ти, усложненные опытом анамнезиса и метемпсихоза, придали сну функ#
цию аргумента в пользу релятивных картин мира и интуитивистских
концепций культуры. Образ ноосферы как грандиозного перманентного
сновидения Мирового Духа брезжил в картинах мира классического объ#
ективного идеализма (Гегель), в циклических моделях истории и в кос#
мизме; в психологической и философской прозе модерна (символизм,
постмодернизм), в интуитивистской эстетике. На архетипе сна и сейчас
сходятся интересы психологии творчества, философской антропологии,
теории культуры и исторической эстетики. Как зеркало внутреннего про#
ективного опыта сон не раз становился объектом философско#поэтиче#
ской (Вяч. Иванов) и психоаналитической (Н. Е. Осипов) рефлексии и ли#
тературной мифологии.

См. тексты и исследования: Абрагам К. Сон и миф. М., 1912; Али+
мов И. А. О сне в представлении китайцев // Петербургское востоковеде#
ние. СПб., 1992. Вып. 1. С. 376—380; XXVI Випперовские чтения. М.,
1994; Боснак Р. В мире сновидений. М., 1992; Булгаков С. Н. Сны Геи,
1916 // Булгаков С. Н. Тихие думы. М., 1996. С. 95—102; Вакенродер В.+Г.
Фантазии об искусстве. М., 1977; Волошин М. А. Театр и сновидение //
Маски. 1912—1913. № 5. С. 1—9; Гончаров С. А. Сон#душа, любовь#семья,
мужское#женское в раннем творчестве Гоголя // Гоголевский сб. СПб.,
1993; Динесман Т. Г. «Сон» // Лермонтовская энциклопедия. М., 1981.
С. 521—522; Друскин Я. С. Сны // Даугава. 1990. № 3. С. 114—121; Ива+
нов Вяч. 1) Сон Матери#пустыни. Духовный стих // Иванов Вячеслав.
Стихотворения. Поэмы. Трагедии: В 2 кн. СПб., 1995. Кн. 1. С. 386—387;
2) Сон Мелампа // Золотое Руно. 1907. № 7—9; Кривонос В. Ш. Сны
и пробуждения в «Петербургских повестях» Гоголя // Гоголевский сб.
СПб., 1993. С. 85—100; Феофан (Авсенев П. С.). Из записок по психоло#
гии // Сб. из лекций бывших профессоров Киевской Духовной академии.
Киев, 1869. С. 149—166 — компиляция книги Шуберта; Volkelt I. Die
Traumphantasie. Stuttgart, 1875; Philosophical Essays on Dreaming / Ed.
Ch. E. M. Dunlop. Ithaca; London, 1977; Rocheterie Jacques de la. La Simbolo#
gie des rêves. Le corps humain. Paris, 1984; Малкольм Н. Состояние сна /
Пер. и предисл. В. П. Руднева. М., 1993; Малышев Г. Г. Сны Эдмона. СПб.,
1854; Манн Т. Блаженство сна, 1909 // Манн Т. Собр. соч.: В 10 т. М.,
1960. Т. 9. С. 24— 30; Мейер Г. Сон и его воплощение // Грани. № 53; Ми+
хайлов А. И. 1) История и Судьба в зеркале сновидений (По снам Николая
Клюева) // Мера. [СПб.,] 1993. № 2. С. 150—164; 2) О сновидениях в твор#
честве Алексея Ремизова и Николая Клюева // Алексей Ремизов. Иссле#
дования и материалы / Ред. А. М. Грачевой. СПб., 1994. С. 89—103; Ниц+
ше Ф. Рождение трагедии из духа музыки, 1871 // Ницше Ф. Соч.: В 2 т.
М., 1980. Т. 1. С. 47—157; Осипов Н. Е. Революция и сон // Науч. труды
Русского Народ. Университета в Праге. 1931. Т. 4; Ремизов А. М. Огонь
вещей. М., 1989; Руднев В. П. 1) Культура и сон // Даугава. 1990. № 3.



116

С. 121—124; 2) Сон // Руднев В. П. Словарь культуры ХХ века. Ключевые
понятия и тексты. М., 1997; [Подборка:] Сны Николая Клюева // Новый
журнал. Л., 1991. № 4; Тарышкина Е. В. Сны и явь героинь «Крестовых
сестер» А. М. Ремизова //Алексей Ремизов. Исследования и материалы /
Отв. ред. А. М. Грачева. СПб., 1994. С. 53—57; Флоренский П. А. Иконо#
стас, 1922 // Флоренский П. А. Собр соч.: В 4 т. М., 1996. Т. 2. С. 419—
526; Фрейд З. Толкование сновидений. Ереван, 1991; Фромм Э. Забытый
язык // Фромм Э. Психоанализ и этика. М., 1993; Ходанен Л. А. Мотив
и образ «сна» в поэзии русского романтизма // Русская словесность.
1997. № 1. С. 2—8; № 2. С. 47—51; Шаховской Иоанн. Сны // Шаховской
Иоанн. Избранное. Петрозаводск, 1992. С. 528—530; Эйгес И. О Лермон#
тове (К метафизике сновидения) // Аполлон. 1914. № 10; Юнг К.+Г. Вос#
поминания. Размышление. Сновидение. М., 1994; Коррелятивным сну
стал в поэзии образ бессонницы: Бельская Л. Л. «Бессонница» в русской
поэзии // Русская речь. 1995. № 4. С. 8—12; Раппорт А. Три бессонницы
в русской поэзии (Пушкин, Тютчев, Анненский) // Литературоведение
XXI века. Анализ текста: Метод и результат. СПб., 1996. С. 194—163.

29 …столп и утверждение истины. — Эта экклезиологическая форму#
ла Дома Божьего, «который есть Церковь Бога живаго, столп и утверж#
дение истины» (1 Тим 3: 15), стала названием одной из главных философ#
ско#религиозных книг Серебряного века — магистерской диссертации
П. А. Флоренского (1882—1937) «Столп и утверждение Истины» (1914;
совр. изд.: М., 1990.

30 В старческом, намеренно ровном голосе Толстого… — Возможно,
Г. Мейер имеет в виду не столько интонационную меланхолику проповед#
нической прозы позднего Толстого, сколько его реальный (действитель#
но — старчески размеренный) голос, записи которого на фонографе были
уже достаточно известны.

31 Автор «Вечерних огней». — Сборник А. Фета «Вечерние огни»
впервые вышел в 1883 г. и был трижды переиздан: в 1885, 1888, 1891 гг.

32 Апостолу Павлу <…> чтобы не возгордился. — «И чтобы я не пре#
возносился чрезвычайностью откровений, дано мне жало в плоть, ангел
сатаны, удручать меня, чтобы я не превозносился» (2 Кор 12: 7).

33 «Царство Божие нудится». — Мф 11: 12. В Синодальном переводе:
«Царство Небесное силою берется».

34 Да и может ли не отчаяться <…> чье сердце любит нежнее. —Кон#
таминация отдельных строк из стихотворений «О, как убийственно мы
любим…», 1851 (1966. 1, 131—132) и «Предопределение» («Любовь, лю#
бовь — гласит преданье…»), , 1851—1852 (1966. 1, 142). Оба послания ад#
ресованы Е. А. Денисьевой.

35 «Я все ждал, — писал не без яда Иннокентий Анненский <…> фи+
лософии Полонского». — Неточная цитата из статьи И. Анненского
«Бальмонт#лирик», вошедшей в «Книгу отражений» (СПб., 1906): «Играя
в термины, мы не раз в последние годы заставляли поэтов делаться филосо#
фами. При этом речь шла вовсе не о Леопарди или Аккермане, не о Гюйо
или Вл. Соловьеве, а философическим находили, например, Фета и едва
ли даже не Полонского. Все ждал, что после философичности Полонского
кто#нибудь заговорит о методе Бенедиктова…» (Анненский И. Книги отра#
жений. М., 1979. С. 107—108).



117

Ниже Г. Мейер связывает в линию духовного преемства имена Тют#
чева, Анненского и Блока. А. Блок писал о «тютчевском духе» поэзии
Иннокентия Федоровича Анненского (1855—1909) в рецензии на его сбор#
ник «Тихие песни» (СПб., 1904): Блок. 5, 620; см. письмо Блока ему от
12 марта 1906 г. (Блок. 8, 152). Сюжет ‘Тютчев/Анненский’ см. в работах:
Петрова И. В. Анненский и Тютчев (К вопросу о традициях) // Искусство
слова. М., 1973. С. 277—288; Черный К. М. Анненский и Тютчев // Вест#
ник МГУ. Филология. 1972. № 2. С. 10—22.

36 «Безобидней всех и проще…» — Цитируется начальная строка стихо#
творения А. Фета 1861 г. (Фет, 510).

37 Посылая своей дочери Новый Завет… — см. «При посылке Нового
Завета» («Не легкий жребий, не отрадный…»), 1861 (1966. 1, 158—159).
Послание обращено к старшей дочери поэта, Анне Федоровне Тютчевой.

38 …«бездны мрачной на краю…» — Здесь и ниже («Все, все, что гибе#
лью грозит…») цитируется «Пир во время чумы» (1830; опубл. 1832)
А. С. Пушкина (Пушкин. 4, 326).

39 Желтый пар петербургской зимы… — Цитируется начало стихо#
творения И. Анненского «Петербург» (1909); ниже — «Царь змеи разда#
вить не сумел…» — из того же текста.

40 А ты все та же, лес да поле… — Цитируется пятая строфа стихо#
творения А. Блока «Россия» («Опять, как в годы золотые…», 1908) (Блок.
3, 254).

41 На пустынном просторе, на диком… — Цитируется 13#я строфа сти#
хотворения А. Блока «Новая Америка» (опубл. в 1913 г. под названием
«Россия») (Блок. 3, 269). Ниже цитируется начало поэмы «Двенадцать»
(1918).

Ю. К. Терапиано

К�юбилею�Тютчева
(1954)

Печатается по первоисточнику: Возрождение. [Париж,] 1954.
№ 31. С. 158—162.

Терапиано Юрий Константинович (1892—1980) — прозаик, критик,
переводчик французской поэзии, мемуарист. Учился на юридическом фа#
культете Киевского университета (1911); в 1919 г. вступил в Доброволь#
ческую армию; с 1922 г. — во Франции. С 1925 г. — председатель па#
рижского Союза молодых писателей и поэтов, с 1926 г. — в редколлегии
журнала «Новый дом», участник общества «Зеленая лампа» и группы
«Перекресток». Автор 12 книг, из них шесть — лирика. Есть у него сбор#
ник воспоминаний и статей «Встречи» (1953), исследование «Маздеизм.
Современные последователи Зороастра» (1968), посмертно вышедшая
книга «Литературная жизнь русского Парижа за полвека» (1986; преди#
словие Р. Герра).

1 …так зло сказал К. Леонтьев («баба — так непременно заби+
тая…»)… — См.: Леонтьев К. Н. О романах графа Л. Н. Толстого. М., 1911.

2 «И увидели Сыны Божии (ангелы)…» — См. Быт 6: 2.



118

М. Рославлев

Политичес�ая�м�за�Тютчева
(1954)

Печатается по первопубликации: Возрождение. [Париж,] 1954.
№ 31. С. 162—170. В источнике фамилия автора дана с опечаткой:
Расловлев.

Рославлев М. — критик и журналист; данные отсутствуют.
1 …Б. К. Зайцев спрашивал удивленно… — См. эссе Б. К. Зайцева «Тют#

чев. Жизнь и судьба: к 75#летию кончины» (1949) в Антологии.
2 …этот гениальный «дилетант». — См. трактовку «дилетантизма»

Тютчева в статье Ю. Н. Тынянова и возражения Б. А. Филиппова.
3 …только что выпущенном издательством имени Чехова в США. —

В 1954 г. вышел сб. «Избранные стихотворения» Тютчева.
4 …бескрылым поклонником Меттерниха… — Т. е. австрофила Кар#

ла Васильевича Нессельроде, государственного канцлера (с 1845) и вице#
канцлера (1780—1862).

5 …где царствовал Оттон Баварский. — Оттон I Баварский (1815—
1867) — король Греции в 1832—1862 гг.; из баварского рода Виттельсба#
хов. Возведен на престол по предложению Франции и с одобрения Вели#
кобритании и России; низложен в результате буржуазной революции
1862 г.

6 …пасквильную книгу маркиза Кюстина о России. — Книга маркиза
Астольфа (Адольфа) де Кюстина (1790—1857) «Россия в 1839 году» вы#
шла четырьмя томами в Париже в 1847 г. К. М. Азадовский и А. Л. Оспо#
ват опубликовали дневниковую запись Карла Августа Варнгагена фон
Энзе после встречи с Тютчевым 29 сентября 1843 г.: «О Кюстине отзыва#
ется он довольно спокойно, многое поправляет, но и признает его досто#
инства. По его словам, книга произвела в России замечательное впечатле#
ние; все образованные люди более или менее согласны с суждениями
автора; почти никто не бранится, и хвалят тон изложения. Даже генерал
фон Бенкендорф откровенно сказал императору: “Господин Кюстин толь#
ко сформулировал те понятия, которые все равно о нас имеют и которые
мы сами о себе имеем”» (ЛН. 2, 460).

7 …и равно их изучивший… — Т. е. маркиз де Кюстин (см. выше).
8 …в Соединенном Королевстве… — Т. е. в Англии.
9 Польский поэт, драматург и публицист Зыгмунт Красиньский

(1812—1859) писал на польском и французском языках. В поздний пери#
од творчества — певец аристократической шляхты.

В. В. Зень
овс
ий

Философс�ие�мотивы�в�р�сс�ой�поэзии
Глава� III.�Ф. И. Тютчев� (1803—1873)

(1959)

Печатается по первопубликации: Вестник РХСД. [Париж,] 1959.
№ 55. С. 30—38.



119

Зеньковский Василий Васильевич (1881—1962) — философ, богослов,
религиозный общественный деятель, критик, историк русской филосо#
фии, автор трудов по проблемам педагогики. В эмиграции с 1919 г. Соч.:
Русские мыслители и Европа. Париж, 1955 (М., 1997); О мнимом матери#
ализме русской философии. Мюнхен, 1956; Гоголь. Париж, 1961; Аполо#
гетика. Рига, 1992; История русской философии: В 2 т. Л., 1991; Педаго#
гические сочинения. Саранск, 2002.

См. краткую характеристику политических взглядов Тютчева в конце
третьей главы книги В. Зеньковского «Русские мыслители и Европа»
(1955).

1 Сюда присоединяется «философия ночи»… — Ср. «Немецкие роман#
тики неотступно всматривались в ночное лицо мира; его противоположе#
ние дню стало главной темой поэзии Тютчева. Молодого Гёте Гердер на#
учил познавать мир ощупью, темной угадкой чувства, и еще во второй
части “Фауста” зоркий Линкей слагает свой гимн видимому миру глубо#
кой ночью. Вся литература, все искусство девятнадцатого века пронизаны
этим мотивом ухода вглубь, в область, недоступную сознанию и потому
неподвластную расчленяющему и взвешивающему рассудку» (Вейдле В. В.
Умирание искусства (1937). СПб., 1996. С. 146). Современный представи#
тель лингвистической культурологии считает возможным связать деле#
ние Г. Флоровским русской христиано#языческой культуры на «дневную»
и «ночную» с тютчевским дуализмом дня и ночи (Степанов Ю. С. Концеп#
ты. Словарь русской культуры. Опыт исследования. М., 1997. С. 34).

Р. В. Плетнев

Федор�Иванович�Тютчев
(1966)

Печатается по первоисточнику: Новый журнал. [Нью#Йорк,] 1966.
№ 85. С. 109—126.

Плетнев Ростислав Владимирович (1903—1985) — религиозный пи#
сатель#публицист, историк литературы. В начале 1930#х гг. — в Праге,
потом — профессор русской словесности в Монреальском университете.
Автор книги «Лекции по истории русской литературы XVIII—XIX вв.»
(Монреаль, 1964) и ряда статей о русской классике; особенно много напи#
сано им о Достоевском: Сердцем мудрые: О «старцах» у Достоевского //
О Достоевском. Прага, 1933. С. 73—92; Достоевский и Евангелие,
1930 // Русские эмигранты о Достоевском. СПб., 1994. С. 160—190; Дос#
тоевский и Библия (Ветхий Завет) // Путь. [Париж,] 1938—1939. № 58.
С. 49—56; Преображение мира (Природа в творчестве Достоевского) //
Новый журнал. [Нью#Йорк,] 1955. № 43. С. 63—80; Н. Ф. Федоров и
Ф. М. Достоевский: Из истории русского утопизма // Там же. 1957. № 50.
С. 200—245; Время и пространство у Достоевского // Там же. 1967. № 87.
С. 118—127; О животных в творчестве Достоевского // Там же. 1972.
№ 106. С. 113—133; Достоевский#пророк // Русское слово. [Нью#Йорк,]
1971. № 69. 21 марта; Личность Достоевского // Там же. 1971. № 279.
14 ноября.



120

1 …умер глубоким стариком, еще раз, кажется, влюбившись. — Види#
мо, имеется в виду Богданова Елена Карловна (урожд. Услар, в первом
браке Фролова; 1822—1900) — ученица акад. А. В. Никитенко (1804—
1877) по Смольному институту; подруга Е. А. Денисьевой. Первый ее муж,
инженер, генерал#майор, умер от холеры в 1853 г.; второй покончил с со#
бой в 1863 г. Весной 1873 г. Е. Богданова сопровождала больного Тютчева
на прогулках; в мае уехала за границу. См.: Ф. И. Тютчев в письмах
к Е. К. Богдановой и С. П. Фролову (1866—1871) / Предисл. и примеч.
Е. П. Казанович. М., 1926. См. также: ЛН. 2, 425. По характеристике
В. В. Кожинова: «Отношения Тютчева к Елене Богдановой выражались
в своего рода поклонении, которое продолжалось до самого конца его
жизни. Но в этом “культе” явно было нечто искусственное: привязан#
ность поэта к этой далеко уже не молодой женщине воспринимается толь#
ко как средство заполнить “пустоту”. В сохранившихся письмах поэта
к Елене Богдановой даже есть привкус пародийности, заставляющий прий#
ти к выводу, что серьезного, сильного чувства здесь не было и все своди#
лось к стремлению создать видимость такого чувства» (Кожинов, 420).

2 …статью Чижевского. — Tjutchew und die deutsche Romantik //
Zeitschrift fu �r Slavische Philologie. Bd. 7. 1930. S. 459—469.

3 …И. Тхоржевский, заметил: «<…> ищут смысл всего пережито+
го». — Р. Плетнев цитирует книгу И. Тхоржевского «Русская литература»
(Париж, 1946; 1950).

Иван Иванович Тхоржевский (1878—1951) — внук поэта#петрашев#
ца Александра Пальма. После окончания юридического факультета Петер#
бургского университета занимал ряд должностей в правительстве; в эми#
грации с 1920 г. Журналист, переводчик; автор обзорного двухтомника
«Русская литература» (Париж, 1946); с 1949 г. — в составе редакции па#
рижских тетрадей «Возрождение». См.: Рославлев М.  И. И. Тхоржевский
и десятилетие тетрадей «Возрождение» // Возрождение. 1959. № 85;
Крейд, 247.

4 «Чужд неспокойному страсти недугу, / Ведая тихую радость одну,
Словно хожу по цветущему лугу, / Но ни трав, ни цветов уж не мну». —
Цитируется стихотворение Алексея Михайловича Жемчужникова (1821—
1908) «Старость», 1896 (Жемчужников А. М. Песни старости. 1892—1898.
СПб., 1900. С. 81).

5 …подобно многим народникам и «почвенникам»… — Почвенниче#
ство как тип идеологии оформилось в публицистике сотрудников журна#
лов «Время» (1861—1863) и «Эпоха» (1864—1865) — А. А. Григорьева,
Н. Н. Страхова, братьев М. М. и Ф. М. Достоевских.

М. М. Гиршман,�В. Н. Кормачев

«День�и�ночь»�Тютчева
(1973)

Печатается по первопубликации: Известия ОЛЯ АН СССР. М., 1973.
Вып. 6. Т. XXXII. С. 494—502.

Гиршман Михаил Моисеевич (род. 1937) — филолог#литературовед,
стиховед, педагог. Закончил историко#филологический факультет Казан#



121

ского университета (1959); доктор филологических наук (1978), профес#
сор (с 1981), потом заведующий (с 1991) кафедрой теории литературы
и художественной культуры Донецкого национального университета
(Украина); чл.#корр. Международной Академии наук педагогического об#
разования. Автор ряда книг и статей по проблемам теории литературы,
в частности: Ритм художественной прозы. М., 1982; Литературное произ#
ведение: теория художественной целостности. М., 2002.

Кормачев Валерий Николаевич (1948—1971) — филолог#исследователь,
поэт. Воспитанник филологического факультета Донецкого государствен#
ного университета (1965—1970). Блестяще защитил дипломную работу по
проблемам поэтики времени и пространства в лирике Пушкина и Тютчева
(1970), поступил в аспирантуру и стал первым аспирантом молодой ка#
федры теории литературы и эстетики Донецкого государственного уни#
верситета, где не успел проучиться и года; внезапно скончался 13 января
1971 г. Кроме воспроизводимой в Антологии статьи существуют и другие
публикации В. Кормачева, в частности: 1) Художественное время в лири#
ке Тютчева и Пушкина // Литерат. учеба. 1980. № 1. С. 151—156; 2) Ли#
тературоведческий сборник. Донецк, 1999. Вып. 1. С. 185—191 (публ.
А. А. Кораблева).

Научный мемориал «Тютчевские чтения» (1971—1981) памяти необы#
чайно талантливого Валерия Кормачева действовал на филфаке ДонГУ.
Эти конференции положили начало до сих пор успешно действующей тра#
диции ученых штудий творчества Тютчева: защищено несколько диссер#
таций, публикуются статьи. Издать материалы «Тютчевских чтений» в те
годы не удалось ни разу. Зимой 2003 г. памяти В. Кормачева было посвя#
щено пленарное заседание юбилейной Тютчевской конференции в Донецке.
Об истории научного сообщества донецких филологов см.: Кораблев А. А.
1) Донецкая филологическая школа. Опыт полифонического осмысления.
Донецк, 1977. Вып. 1; 2) Донецкая филологическая школа. Донецк, 1999.
Вып. 2; 3) Научная конференция как текст // Литературный текст: Про#
блемы и методы исследования. Вып. V. «Свое» и «чужое» слово в художе#
ственном тексте. Тверь, 1999. С. 170—176; 4) Донецкая филологическая
школа. Традиции и рефлексии. Донецк, 2000.

В. А. Твардовс
ая

Тютчев�в�общественной�борьбе�пореформенной�России
(1988)

Печатается по первопубликации: Литературное наследство. Федор
Иванович Тютчев: В 2 кн. М., 1988—1989. Кн. 1. С. 132—172.

Твардовская Валентина Александровна — историк общественно#по#
литической жизни России XIX в., автор книг: «Идеология пореформенно#
го самодержавия (Катков и его издания)» (М., 1976); «Достоевский в об#
щественной жизни России (1861—1881)» (М., 1990).

1 На компромисс в свое время шел Некрасов, когда <…> писал
в 1866 году М. Н. Муравьеву («Вешателю»)… — С арестом Н. Г. Чернышев#



122

ского 7 июля 1862 г. выход «Современника» был приостановлен на восемь
месяцев. Возникли слухи о перемене журналом направления и о «преда#
тельстве» Некрасова (см. его ноябрьское письмо Ф. М. Достоевскому
1862 г.). О тяжелом положении журнала Некрасов писал 19 октября
1965 г. П. А. Плетневу — владельцу «Современника». В 1866 г. Некрасов
читает верноподданнические стихи в честь графа М. Н. Муравьева (Веша#
теля) на обеде в Английском клубе, что стоило поэту душевного здоровья.

2 …суд над «нечаевцами»… — В упоминаемом ниже письме А. Ф. Ак#
саковой от 17 июля 1871 г. Тютчев говорит о «новых судебных установле#
ниях», подразумевая судебные уставы 1864 г., согласно которым введены
суд присяжных, закон о несменяемости судей, гласность суда, право об#
виняемого на защитника. Нечаевцев, членов «Народной расправы»
(1869), судили в Петербурге по этим уставам 1864 г.; обвинялись 77 под#
судимых. Четверо приговорены к каторге, двадцать восемь — к тюремно#
му заключению, двое — к ссылке на поселение. К остальным либо приме#
нены разные меры административного наказания, либо просто отеческое
внушение с последующим освобождением из#под стражи. Сам Сергей Ген#
надиевич Нечаев (1847—1882) скрылся за границей, но в 1872 г. был вы#
дан швейцарскими властями, приговорен в 1873 г. к 20 годам каторги
и умер в Алексеевском равелине Петропавловки.

3 …набиравший тогда силу Победоносцев… — Свое «убеждение в не#
совместимости новых судебных учреждений с самодержавным строем»
К. П. Победоносцев выразил в статье «Суд присяжных», вошедшей в его
«Московский сборник» (М., 1896; 1897; 1901; перепечатку см. К. П. По#
бедоносцев: pro et contra. Антология. СПб., 1996. С. 80—275). 11 марта
1883 г. Победоносцев писал государю: «Когда суд отделен от государства
(на наше горе, успели это сделать и в России), — и суд становится оруди#
ем господствующей партии или известных политических тенденций» (По+
бедоносцев К. П. Великая ложь нашего времени. М., 1993. С. 362).

4 Чернышевскому, Добролюбову, Некрасову, Плеханову. — Как кажет#
ся, В. А. Твардовская несколько преувеличивает внимание демократов
и их наследников к Тютчеву. Что касается Г. В. Плеханова, то в пятитом#
ном издании его сочинений (М., 1956—1958) имя Тютчева отсутствует;
у остальных названных мы встречаем лишь эпизодические упоминания.
Н. Г. Чернышевский собирался посвятить «прекрасным стихам» Тютчева
специальную статью (Чернышевский Н. Г. ПСС: В 16 т. М., 1953. Т. 16.
С. 28, 679); писал о подражании И. Никитина Тютчеву и Фету (Там же.
М., 1947. Т. 3. С. 497, 498, 500—501); просил прислать стихи Тютчева
в Петропавловку, а потом, перед отправкой в Сибирь, включил имя поэта
в список книг, оставленный А. Н. Пыпину (Там же. Т. 14 С. 488—489).
Н. А. Добролюбов в 1859 г. в рецензии на одну поэтическую антологию
поставил имя Тютчева рядом с Жадовской, Огаревым и Некрасовым (Доб+
ролюбов Н. А. Собр. соч.: В 9 т. М.; Л., 1961—1964. Т. 4. С. 335), а в статье
«Темное царство» (1859) — с Фетом; в работе о романе Тургенева «Нака#
куне» (1860) целиком процитировал (без указания имени автора) стихо#
творение «Русской женщине». См. также его письмо к А. Л. Крылову от
25 июня 1858 г.



123

Ю. М. Лотман

Поэтичес�ий�мир�Тютчева
(1990)

Печатается по первопубликации: Тютчевский сборник, Таллинн,
1990. С. 108—141. Перепечатка: Лотман Ю. М. Избранные статьи:
В 3 т. Таллинн, 1993. Т. 3. С. 145—171.

Лотман Юрий Михайлович (1922—1993) — крупнейший отечествен#
ный литературовед, историк и теоретик культуры и языка, основополож#
ник Тартуской семиотической школы, педагог.

Библиография трудов Ю. М. Лотмана к 1992 г. насчитывала 763 назва#
ния (Материалы к Библиографии трудов профессора Ю. М. Лотмана /
Сост. Л. Н. Киселева // Lotman#70. Сборник статей к 70#летию проф.
Ю. М. Лотмана. Тарту, 1992. С. 514—565). В честь, а затем и в память ле#
нинградско#тартуского ученого в России и за рубежом издано несколько
сборников научных статей; в Москве с 1995 г. издаются «Лотмановские
сборники» (к 2002 г. состоялось два выпуска). См. о нем книгу проф.
Б. Ф. Егорова «Жизнь и творчество Ю. М. Лотмана» (М., 1999).

К творчеству Тютчева Ю. М. Лотман обращался не раз; см.: Лот+
ман Ю. М. 1) Заметки по поэтике Тютчева // Единство и изменчивость
историко#литературного процесса (Ученые записки Тартуского госуни#
верситета. Вып. 604. Труды по русской и славянской филологии. Литера#
туроведение). Тарту, 1982. С. 3—16; 2) Тютчев и Данте. К постановке про#
блемы // Типология литературных взаимодействий (Ученые записки
Тартуского госуниверситета. Вып. 620. Труды по русской и славянской
филологии. Литературоведение). Тарту, 1983.

В последние десятилетия труды Ю. М. Лотмана многократно переизда#
ны рядом издательств в России и за рубежом.

1 …«соединение несоединимых: романтизма и барокко». — Характер#
на эта проговорка Ю. М. Лотмана: у Л. В. Пумпянского последние слова
этой фразы#вывода и всей цитируемой статьи звучат иначе: «…романтики
и барокко». См. наш комментарий к републикуемой в Антологии статье
Л. Пумпянского.

2 Подобно тому как теоретическая идея, лежащая в основе книги
М. М. Бахтина о Рабле… — Свое отношение к книге М. М. Бахтина
«Творчество Рабле и народная культура Средневековья и Ренессанса» (М.,
1965) Ю. М. Лотман выразил в обзорной статье#рецензии, написанной со#
вместно с Б. А. Успенским (Вопросы литературы. 1977. № 3. С. 148—167).
Ю. М. Лотман принимал личное участие в судьбе М. М. Бахтина; Б. Ф. Его#
ровым опубликованы фрагменты их переписки (см.: М. М. Бахтин: черты
универсализма // Проблемы бахтинологии. Вып. III. СПб. В печати).
Именно Ю. М. Лотману принадлежит словечко, вынесенное позже на об#
ложки трех петербургских сборников «Проблемы бахтинологии», издава#
емых с 1991 г.

3 …и столь же сильным порывом «вкусить уничтоженье». — Истори#
ческим источником этого суждения служит статья С. Л. Франка, упомя#
нутая в начале работы Б. М. Эйхенбаума «Письма Тютчева» (1916) и в ис#
следовании Ю. М. Лотмана. В эссе С. Л. Франка «Космическое чувство



124

в поэзии Тютчева» (1913; воспроизведена в Антологии) дан комментарий
художественной онтологии Тютчева, в том числе и оппозиции ‘бытие/не#
бытие’.

4 Однако в словаре Тютчева «кипит»… — Ср. анализ (в духе В. Гум#
больдта и А. А. Потебни) исторической семантики ‘кипятка’ и внутрен#
ней формы этого слова в лингвистическом эссе П. А. Флоренского «Строе#
ние слова» (Контекст’1972. Литературно#теоретические исследования.
М., 1973. С. 348—369).

5 …(Н. Я. Берковский указал <…> с идеями и текстами Шеллинга.). —
См.: Берковский Н. Я. Ф. И. Тютчев (1969) // Берковский Н. Я. О русской
литературе. Л., 1985. С. 176—177. Здесь же говорится: «По Тютчеву, вла#
деть каким#то явлением — это знать его не только в готовом виде, но и в
черновом, недосозданном. Утро нужно знать с самого его рождения, чело#
века — в те минуты, когда открывается подпочва его личности, когда все
острое и характерное в нем ослабевает. Это не значит, что Тютчев черно#
вое состояние ставит выше белового, дохарактерное выше характерного.
Он хочет знать, какие еще возможности содержатся в человеке, чем и как
он способен обновлять себя. Очевидно, в этом смысл стихотворения “Тени
сизые смесились…”, в котором как бы воспроизводится генезис личной
души, начиная от первозданного безразличия, где личное еще не отдели#
лось от безличного, сознательное от материального: “Все во мне, и я во
всем…” Здесь допустима некоторая аналогия с Шеллингом, считавшим,
что воспроизводить историю вещей, их генезис — это и значит познавать
их по существу. В стихотворении “Тени сизые смесились…” человек как
бы нырнул в собственную предысторию, которая, однако, шире того, что
он сделал из нее в своей сознательной жизни. Здесь слышны и тоска рас#
ставания с самим собой, и восторг каких#то новых его приобретений,
возможных для человеческой личности, познавшей свои богатства, так
и оставшиеся без движения» (Указ. соч. С. 169). Небесполезно сопоста#
вить эти рассуждения Н. Я. Берковского, звучавшие в российской ситуа#
ции 1969 года весьма неординарно, с религиозно#этическим комментари#
ем формулы «все во мне, и я во всем!..» (1966. 1, 75) другого автора из
другой столицы Европейского континента, который в те же примерно
годы припомнил этот тютчевский афоризм, размышляя над тем внутрен#
ним состоянием души Раскольникова, когда в нем просыпается герой
пантеистического сценария тютчевской пиесы: «Крайняя усталость, исто#
щение сил телесных и душевных дают ощутить приближение конца, уми#
рания и, одновременно, обостряют внутреннюю зоркость: человек двоится,
троится в себе и начинает видеть таинственную связь со всем происходя#
щим вокруг него. Все им видимое, живет отдельной жизнью, но в то же
время он воспринимает это как прямое продолжение самого себя. Подоб#
ное состояние охватывает человека, когда он стоит на грани погасания,
чему вполне соответствуют сумерки, растворяясь в них, можно лишь по#
вторить сказанное Тютчевым: “все во мне, и я во всем”. Но это ощущение
слияния с миром, с точки зрения христианской, греховно: оно порождено
не цельной, а раздробленной, потерявшей себя личностью» (Мейер Г.
Свет в ночи (О «Преступлении и наказании»). Опыт медленного чтения /
Предисл. Н. Тарасовой. Франкфурт#на/М., 1967. С. 211).

6 …предложенную Тютчевым в споре с Шеллингом… — См. о «безу#
мии креста» в реплике Тютчева в передаче К. Пфеффеля (ЛН. 2, 37).



125

7 См. примеч. 4 к статье В. Вейдле «Поэзия Тютчева».
8 (…аравийской земли…»). — См. углубление этой темы в статье

Ю. М. Лотмана «Проблема Востока и Запада в творчестве позднего Лер#
монтова» (Лермонтовский сборник. Л., 1985. С. 5—22).

9 Восприятие радуги как символа мгновенности в природе… — См. об
архаической и масонской символике ‘радуги’ во вступительной статье
Ю. М. Лотмана к изданию: «Поэты 1790—1810 гг.» (Л., 1971). Ср. «В “Ве#
черах…” Гоголя цвета чисты от радуги; тенденция цвета — вспыхнуть,
дать отсверк…» (Белый А. Мастерство Гоголя. М.; Л., 1934. С. 123).

10 …как справедливо отмечала Л. Я. Гинзбург… — «Личность — ни био#
графическая, ни условно лирическая — так никогда и не стала средоточи#
ем поэзии Тютчева» (Гинзбург Л. Я. О лирике. 2#е изд., доп. Л., 1974.
С. 96).

Г. Д. Гачев

Тютчев
(1991)

Печатается по первопубликации в кн.: Гачев Г. Д. Русская дума.
М., 1991. С. 16—19.

Гачев Георгий Дмитриевич — литературовед, критик, эссеист, исто#
рик науки и мировой культуры. Доктор филологических наук; ведущий
научный сотрудник Института славяноведения и балканистики РАН
(Москва). Автор ряда книг и множества статей по истории и теории рус#
ской и мировой литературы, культуры и истории научной мысли.

1 …знает Любовь+Агапэ, а не Любовь+Эрос. — Авторскую концепцию
Эроса Г. Д. Гачев развивает в своей книге «Русский Эрос. Роман Мысли
с Жизнью» (М., 1994). Различение типов Эроса см. в главе «Дружба»
книги П. А. Флоренского «Столп и утверждение Истины» (1914): Флорен+
ский П. А. Соч.: В 2 т. М., 1990. Т. 1/1. С. 393—463. См. также антоло#
гию «Русский Эрос, или Философия любви в России» (М., 1991) и нашу
на нее рецензию: Вопросы философии. 1992. № 12. Ср. суждения В. Н. Иль#
ина об эросе и смерти у Тютчева в четвертом из «Этюдов о русской куль#
туре»: «И дионисическая жажда жизни, и самоубийство, и эротическая
любовь, — одинаково жестоки, слепы и беспощадны. <…> Нет даже убий#
ства и смерти, а есть никогда не осуществляющаяся самоубийственная
схватка жизненного порыва с самим собой» (Ильин В. Н. Эссе о русской
культуре. СПб., 1997. С. 78).

2 …в его развитии через 200 лет! — Фраза из начального абзаца ста#
тьи Н. В. Гоголя «Несколько слов о Пушкине» (1834): «Пушкин есть яв#
ление чрезвычайное и, может быть, единственное явление русского духа:
это русский человек в его развитии, в каком он, может быть, явится чрез
двести лет» (Гоголь Н. В. Собр. соч.: В 4 т. М., 1952. Т. 4. С. 25).

3 И недаром народ земледельцев здесь означил себя как «крестьян+
ство» = «христианство». — Историю осмысления мифологемы ‘кресть#
янство/хрестьянство’ см.: Успенский Б. А. Влияние языка на религиозное



126

сознание // Труды по знаковым системам. Тарту, 1969. Вып. IV. С. 159—
168.

4 …«несть эллина, несть иудея». — Рим 10: 12.
5 А ведь «Бог есть любовь». — 1 Ин 4: 8.

Б. Н. Тарасов

Ф. И. Тютчев�и�П. Я. Чаадаев
(Жизненные�параллели�и�идейные�споры�др�зей-«противни�ов»)

(1995)

Печатается по первопубликации в сб.: Тютчев сегодня: Материалы
IV Тютчевских чтений. М., 1995. С. 98—116.

Тарасов Борис Николаевич — доктор филологических наук, старший
научный сотрудник Института мировой литературы (Москва), автор ряда
книг и множества статей по истории русской мысли и литературной куль#
туры.


	КОММЕНТАРИИ
	И. С. Тургенев. Несколько слов о стихотворениях Ф. И. Тютчева
	А. А. Фет. О стихотворениях Ф. Тютчева
	Я. П. Полонский. Ф. И. Тютчев (некролог)
	И. С. Аксаков. Федор Иванович Тютчев. Биографический очерк
	И. С. Аксаков. Ф. И. Тютчев и его статья «Римский вопрос и папство»
	В. С. Соловьев. Поэзия Ф. И. Тютчева
	А. Л. Волынский. Борьба за идеализм
	И. Коневской. Мистическое чувство в русской лирике
	А. Г. Горнфельд. На пороге двойного бытия
	Ю. И. Айхенвальд. Тютчев
	В. Я. Брюсов. Тютчев, смысл его творчества
	С. Л. Франк. Космическое чувство в поэзии Тютчева
	Д. С. Мережковский. Две тайны русской поэзии: Некрасов и Тютчев
	Б. М. Эйхенбаум. Письма Тютчева
	Ал. Лаврецкий. Взыскующий благодати
	Л. П. Гроссман. Тютчев и сумерки династий
	Ю. Н. Тынянов. Вопрос о Тютчеве
	Л. И. Львов. Памяти Тютчева
	Л. В. Пумпянский. Поэзия Ф. И. Тютчева
	В. Ф. Ходасевич. О Тютчеве
	Г. В. Флоровский. Исторические прозрения Тютчева
	Г. В. Флоровский. Тютчев и Владимир Соловьев
	Н. А. Оцуп. Ф. И. Тютчев
	Н. К. Гудзий. Тютчев в поэтической культуре русского символизма
	Д. И. Чижевский. Тютчев и немецкий романтизм
	В. В. Вейдле. Тютчев и Россия
	В. В. Вейдле. Последняя любовь Тютчева
	В. В. Вейдле. О поэзии Тютчева
	Б. К. Зайцев. Тютчев. Жизнь и судьба
	Б. А. Филиппов. Глухие времени стенанья
	Г. А. Мейер. Жало в дух. Обморок веры живой
	Ю. К. Терапиано. К юбилею Тютчева
	М. Рославлев. Политическая муза Тютчева
	В. В. Зеньковский. Философские мотивы в русской поэзии
	Р. В. Плетнев. Федор Иванович Тютчев
	М. М. Гиршман, В. Н. Кормачев. «День и ночь» Тютчева
	В. А. Твардовская. Тютчев в общественной борьбе пореформенной России
	Ю. М. Лотман. Поэтический мир Тютчева
	Г. Д. Гачев. Тютчев
	Б. Н. Тарасов. Ф. И. Тютчев и П. Я. Чаадаев


